
 

1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Dasar Pemikiran 

Mgr. Geise, atau dengan akrab disebut Niti Ganda oleh masyarakat Sunda 

lokal, adalah Uskup (Imam Tertinggi dalam agama Kristen Katolik atau 

pemimpin para gembala) yang memimpin wilayah administrasi Bogor 

pertama. Lahir di kota Rotterdam pada tanggal 7 Februari 1907, seorang 

Imam Besar dari Ordo Fratrum Minorum atau Order of Friars Minor (OFM) 

yang mendiktasikan hidupnya berdasarkan cara hidup Santo Fransiskus Asisi. 

Beliau dikenal sebagai tokoh agama kelahiran Belanda yang dekat dengan 

masyarakat lokal sampai memiliki gelar kehormatan “Juragan” oleh 

masyarakat Baduy. Beliau ditahbiskan sebagai Pastor (Gembala atau Imam) 

pada 6 Maret 1932 di Weert, Belanda, kemudian dikirim ke Indonesia atas 

perintah OFM untuk melakukan kegiatan misionaris di Hindia-Belanda pada 

17 Desember 1938. Beliau menetap di Sukabumi dan Banten sebelum 

ditunjuk menjadi Pastor Prefek/Kepala Administrasi Apostolik Sukabumi, 

yang membuatnya berpindah markas ke Bogor sebagai pusat dari 

Karasidenan Bogor pada tahun 1948. Meraih gelar Doktor pada 1951 atas 

karya desertasinya yang berjudul “Baduj en Moslems in Lebak 

Parahayangan, Zuid Banten”. Memiliki status yang tinggi dalam naungan 

hierarki Gereja Katolik di Indonesia dibawah tanggung jawab administrasi 

Vikariat Apostolik Jakarta/Keuskupan Agung Jakarta, beliau bersama dengan 

Pastor Pierre-Arntz, Pastor Prefek/Kepala Administrasi Apostolik Bandung, 

mendirikan Universitas Parahayangan pada tahun 1955, serta Mgr. Geise 

ditunjuk menjadi rektor pertama Universitas Parahayangan. Memiliki 



 

2 
 

prestasi yang ekstensif selama kehidupannya di Indonesia, serta jabatannya 

sebagai Pastor Kepala Administratif Apostolik, beliau ditunjuk sebagai 

Uskup pada Oktober 1961, berdasarkan Dekrit Quod Christus Adorandus 

yang disahkan oleh Paus Yohanes XXIII mengenai pembentukan hierarki 

Gereja Katolik di Indonesia. Beliau ditahbiskan sebagai Uskup pada 6 Januari 

1962. 

Salah satu alasan mengapa Mgr. Geise ditugaskan ke Indonesia adalah 

sebagai bentuk kegiatan misionaris di daerah yang masih minim penganut 

agama Katolik. Mgr. Geise dipilih untuk menjadi salah satu Imam OFM yang 

dikirim ke tanah Sunda yang masih sangat-sangat minim umat yang 

menganut agama Katolik. Dapat diasumsikan bahwa diantara tahun 1932 

hingga 1938, beliau mempelajari budaya Sunda untuk dapat secara efektif 

melakukan tugas misionarisnya di Jawa dan hal ini bukan atas keterpaksaan, 

tetapi kerelaan beliau dalam menjalankan tugas misionarisnya. Hal ini 

terefleksikan kepada lambang atau simbol yang beliau gunakan ketika 

menjabat sebagai Uskup. Dalam simbol yang ia gunakan, terdapat slogan 

“Laudate Montes Dominum”, yang jika diterjemahkan dalam bahasa 

Indonesia secara literal, bermakna “Pujilah Tuhan Hai Gunung-gemunung”. 

Namun slogan ini memiliki artian puitis, berdasarkan kajian BKSN Bogor 

Tahun 2024, slogan ini memiliki arti “pantang menyerah dalam menghadapi 

keputusasaan realita” yang didasarkan oleh kisah Perjanjian Lama mengenai 

kisah tiga orang yang dikenai hukuman berat di Persia Kuno, yakni Sadrakh, 

Mesakh, dan Abednego. Tema yang disajikan dalam kisah tersebut sejalan 

dengan situasi yang dihadapinya ketika dikirim ke Indonesia, terutamanya 

tanah Sunda, yang sangat-sangatlah sedikit dalam segi umat yang menganut 

agama Katolik, namun statistik dan angka tidak membuatnya mengalah diri 

terhadap situasi yang ia hadapi, beliau percaya bahwa Tuhan, cepat atau 



 

3 
 

lambat akan membesarkan kerajaan-Nya di tanah Sunda, jika Ia berkehendak, 

singkatnya Mgr. Geise berserah kepada Tuhan dan menerima tugas yang 

diberikan kepada beliau. 

Karya-karya hidupnya di Indonesia memang ditujukan untuk menjamah 

masyarakat lokal sebagai tugas misionarisnya di tanah Jawa. Penelitiannya di 

tanah Banten mengenai masyarakat Baduy dan Sunda adalah salah satu studi 

yang mempelopori penelitian mengenai masyarakat Sunda pedalaman, 

berjudul “Baduj en Moslems in Lebak Parahiangan Zuid Banten” adalah 

kajian mengenai kebudayaan Sunda dan menjelaskan bagaimana pemilahan 

antara masyarakat Muslim dengan Sunda Baduy di daerah Banten Selatan, 

dalam berbagai segi kehidupan sehari-hari maupun praktek kehidupan 

mereka yang berkaitan dengan bidang agama. Penelitian yang dilakukan 

selama 3 tahun ini membuat Mgr. Geise meraih gelar Doktor Antropologi dari 

Universitas Nijmegen, Belanda (Himawan: 2). Berkat kajiannya mengenai 

masyarakat Muslim lokal dengan masyarakat Baduy, beliau menjadi dekat 

dengan masyarakat lokal, bahkan selama menjalankan penelitiannya beliau 

memahami bahasa Sunda secara fasih tanpa memerlukan seorang 

penerjemah. Satu hal ini merupakan hal yang sangat luar biasa bagi seorang 

Belanda yang seumur hidupnya tinggal di Belanda dan tidak pernah ke 

Indonesia sebelumnya. 

Penjamahan atau pendekatan budaya ini membuat gaya hidup, bahasa, 

budaya, serta komunitas Sunda diteliti lebih lanjut oleh para sejarawan 

maupun antropolog. Beliau adalah salah satu orang Belanda, bersama dengan 

Van Hoevel dan Van Tricht (Hakiki,2015:29) yang berjasa dalam membuka 

wawasan mengenai masyarakat Sunda Baduy, hasil penelitian ketiga peneliti 

ini masih digunakan oleh peneliti modern untuk memahami dunia komunitas 

Muslim, Sunda dan Baduy yang berada di Jawa Barat dan Banten. 



 

4 
 

Melalui deskripsi di atas, kita bisa memahami bahwa beliau sangatlah 

berdedikasi dalam tugas misionarisnya. Pada dasarnya seorang misionaris 

memiliki inklinasi untuk menyebarluaskan agama Katolik kepada khalayak 

banyak. Namun pada kasus Mgr. Geise, beliau tidak terlalu mengedepankan 

penyebarluasan agama Katolik, tetapi berfokus kepada penyebaran literasi 

dan menjamah warga lokal untuk membuka gerbang dunia dan gerbang 

pendidikan kepada masyarakat yang masih terpencil. 

Secara teknis, apa yang dihadapi oleh Mgr. Geise pada 1938 hingga 1948 

adalah masyarakat yang masih tertutup dengan ajaran agama lain selain 

Islam, prioritas beliau sebagai Imam misionaris perlu diubah menjadi 

penjamahan budaya dan pembukaan gerbang pendidikan untuk membuat 

masyarakat lokal lebih terbuka terhadap agama Katolik. Seorang misionaris 

Katolik memiliki kewajiban untuk memahami, menjamah dan mengedukasi 

masyarakat dimana ia ditempatkan. Salah satu contoh yang bisa penulis ambil 

adalah Pastor Van Lith atau Romo (bahasa Jawa untuk Bapak) Van Lith, 

dimana beliau adalah pelopor kegiatan misionaris Katolik di tanah Jawa, 

beliau berhasil mengakulturasikan praktek dan kepercayaan agama Katolik 

dengan kebudayaan lokal (Kejawen), serta membuka gerbang pendidikan 

bagi masyarakat Jawa yang kurang beruntung pada masa Politik Etis. Tidak 

hanya berjasa dalam penyebaran agama Katolik di Jawa Tengah serta 

membuka berbagai sekolah bagi masyarakat yang kurang beruntung pada 

masa kolonial Belanda. Romo Van Lith adalah seorang tokoh guru bagi salah 

satu Uskup Indonesia, yakni Mgr. Albertus Soegijapranata S.J, Uskup 

berdarah Indonesia pertama yang populer karena slogan “100% Katolik, 

100% Indonesia” yang sampai sekarang masih digunakan oleh komunitas 

agama Katolik. Dalam kata lain, Mgr. Geise memang melakukan hal yang 

sama seperti yang dilakukan oleh Pastor Van Lith, yakni membuka gerbang 



 

5 
 

inkulturasi agama dengan budaya serta gerbang pendidikan bagi masyarakat 

Sunda, tetapi terdapat sedikit perbedaan antara Pastor Van Lith dengan Mgr. 

Nicolaas Geise, karena Mgr. Geise baru melakukan kegiatan misionaris 

setelah penyebaran agama Katolik pertama serta tidak terlalu 

mengedepankan penyebaran agama Katolik, melainkan penyebaran 

pendidikan, membuka studi budaya pedalaman. Tetapi, seperti Pastor Van 

Lith, beliau berhasil menginkulturasikan agama Katolik dengan budaya 

lokal. Perlu penulis akui, meskipun apa yang dilakukan oleh Mgr. Geise tidak 

semengagumkan seperti Pastor Van Lith, tetapi beliau tetap membuka 

gerbang masyarakat lokal Sunda terhadap pendidikan dan literasi serta agama 

Katolik. 

Semasa menjabat sebagai Uskup, beliau ikut serta berpartisipasi dalam 

Konsili Vatikan II. Secara umumnya, Konsili Vatikan II diketahui sebagai 

rapat yang membuka Gereja Katolik kepada khalayak umum, dan menutup 

buku kuno Gereja yang ekslusif dan tertutup bagi masyarakat umum. 

Partisipasi Mgr. Geise disini merupakan bentuk tanggung jawabnya terhadap 

Tuhan dan Gereja. Beliau mendukung usaha Gereja Katolik dalam 

menyebarluaskan ide Gereja Katolik dan penyebaran Injil kepada komunitas 

luar Katolik. Melihat ia sudah melakukan hal yang demikian sama, ia juga 

berpartisipasi dalam penyebaran pendidikan dan agama ke seluruh penjuru 

dunia, dan bukan hanya Indonesia saja. 

Alasan dibalik memilih Mgr. Geise sebagai topik penelitian adalah Uskup 

pertama yang memiliki tapak jejak yang jelas kepada masyarakat setempat, 

terutamanya masyarakat Sunda yang mendominasi daerah Bogor dan Banten. 

Beliau menjalankan tugasnya sebagai seorang misionaris yang memang 

mengabdi dan melayani bagi masyarakat Sunda, bahkan diketahui Mgr. Geise 

fasih dalam berbahasa Sunda halus. Pemilihannya sebagai Pastor Prefek 



 

6 
 

Apostolik Sukabumi terlihat terkalkulasi mengingat jasa-jasanya terhadap 

masyarakat Sunda hingga karya tulisnya mengenai masyarakat Baduy. 

Menarik untuk ditelaah bagaimana dinamika Prefek Apostolik yang baru saja 

dimekarkan dari Keuskupan Agung Jakarta, terutamanya pemekaran ini 

dilakukan pada saat situasi politik Indonesia yang tidak stabil dan cenderung 

dominan kepada Belanda pada 1948. Stigma terhadap orang Belanda masih 

sangat kuat pada 1948 dimana Pemerintah Indonesia masih dalam situasi 

berperang dengan Belanda, dan menariknya Mgr. Geise merupakan seorang 

Belanda yang diterima oleh masyarakat pribumi, bagaimana stigma ini 

terlewat begitu saja, dan disini akan saya analisis kemimpinan Mgr. Geise 

semasa beliau menjabat sebagai seorang Uskup Keuskupan Bogor yang 

pertama (1961-1975) dan seorang pelopor bagi penyebaran literasi dan 

pendidikan bagi masyarakat lokal Sunda. 

 

B. Pembatasan dan Perumusan Masalah 

1. Pembatasan Masalah 

Penelitian ini berfokus pada sepak terjang Mgr. N.J.C. Geise, O.F.M 

selama ia mengabdi di Indonesia. Batasan temporal penelitian efektif 

dimulai dengan pengiriman beliau ke Jawa Barat sebagai seorang Imam 

atau Pastor misionaris pada tahun 1938, sampai pengunduran diri dari 

jabatan Uskup/Imam Besar Bogor pada 1975. Untuk batasan spasial 

penelitian, penulis hanya akan berfokus pada dua daerah dimana beliau 

melakukan kegiatan misionarisnya, yakni Karasidenan Banten dan 

Karasidenan Bogor. Sesuai dengan judul yang penulis sajikan, penelitian 

ini akan berdasarkan tema peranan beliau dibidang budaya dan 

pendidikan. 

 



 

7 
 

2. Perumusan Masalah 

Berdasarkan pembatasan masalah yang sudah dijelaskan, maka 

perumusan masalah akan seperti berikut ini: 

a) Bagaimana kehidupan Mgr. Geise selama beliau menetap di 

Indonesia hingga ditunjuk sebagai Uskup Bogor? 

b) Apa peran Mgr. Geise dalam bidang budaya dan pendidikan 

di Indonesia? 

 

C. Tujuan dan Kegunaan 

1. Tujuan 

Tujuan penelitian ini dilakukan adalah untuk menilik sejarah panjang 

yang dimiliki Mgr. N.J.C. Geise selama beliau menetap di Indonesia. 

Penulis bertujuan untuk mengelaborasikan usaha kontribusi dan jasa-jasa 

yang dilakukan oleh Mgr. N.J.C. Geise sebagai seseorang yang memiliki 

peran kunci dalam penelitian dan pelestarian Budaya Sunda, dalam 

pembahasan ini khususnya Sunda Badui dan Sunda Bogor, serta jasa-

jasanya bagi bidang pendidikan Indonesia. 

2. Kegunaan 

a. Kegunaan Teoritis 

Kegunaan Teoritis dari penelitian ini adalah agar 

bertambahnya referensi mengenai tokoh agama non-pribumi 

terhadap budaya dan pendidikan di Indonesia. 

b. Kegunaan Praktis 

Dapat digunakan sebagai bahan analisis dan eksperimen 

dalam bidang budaya dan agama di Provinsi Jawa Barat dan 

Banten dalam memahami bidang toleransi berbudaya dan 

beragama. Serta untuk umat bergama dalam mendalami tauladan 



 

8 
 

dan pengabdian beliau selama melayani sebagai seorang Imam 

atau tokoh agama Katolik. 

 

D. Metode dan Bahan Sumber 

1. Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode sejarah. Metode sejarah adalah proses menguji dan menganalisa 

secara kritis rekaman dan peninggalan sejarah masa lampau (Gottschalk, 

1975:32). Dengan penelitian berdasarkan metode tersebut diharapkan 

dapat menghasilkan penelitian ilmiah dengan suatu kegiatan obyektif, 

sistematis dan logis.  

Penulisan skripsi ini disusun menggunakan pendekatan secara historis 

yang uraiannya bersifat deskriptif-naratif ini bertujuan merekonstruksi 

peristiwa masa lampau secara sistematis dan obyektif dengan cara 

mengumpulkan, mengevaluasi, verifikasi sumber-sumber untuk 

menegakkan fakta dan memperoleh kesimpulan yang kuat.  

Adapun langkah-langkah dalam metode penelitian sejarah meliputi, 

heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. 

 

a. Heuristik 

Heuristik berasal dari bahasa Yunani “Heuristikum” yang artinya 

memperoleh atau mengumpulkan. Menurut C. J Reiner seperti yang 

dikutip oleh Dudung Abdurrahman (1999: 5) heuristik adalah suatu 

teknik, suatu seni dan bukan suatu ilmu. Heuristik merupakan proses 

pengumpulan sumber-sumber tertulis baik berupa arsip, dokumen, 

dan wawancara maupun hasil-hasil penelitian yang akan dilakukan. 

Heuristik sejarah tidak berbeda dalam hakekatnya dengan kegiatan 



 

9 
 

bibliografis yang lain sejauh menyangkut buku-buku yang tercetak. 

Akan tetapi sejarawan harus mempergunakan banyak material yang 

tidak terdapat di dalam buku-buku. Jika bahan-bahan itu berupa 

dokumen-dokumen resmi, maka harus mencari di arsip, pengadilan-

pengadilan, perpustakaan pemerintah, dan lain lain (Gottschalk, 

1975: 35). 

Disini penulis mengumpulkan berbagai sumber primer yang 

berkaitan langsung dengan Mgr. Geise, yakni desertasi Mgr. Geise 

yang berjudul “Badujs en Moslems-Kajian Etnografis Masyrakat Adat 

di Lebak Parahiang, Banten Selatan” serta hasil wawancara Pastor 

Paroki Katedral Bogor, RD. Paulus Haruna. Penulis juga 

menggunakan sumber sekunder yang hubungan dengan hukum 

kanonik Gereja serta sejarah kegiatan misionaris di Indonesia dan 

sejarah Gereja di Indonesia seperti “Hukum Kanonik Gereja Katolik” 

edisi 2019, “Sejarah Gereja Katolik Indonesia” terbitan MAWI, dan 

buku “Indonesiasi: Dari Gereja Katolik di Indonesia Menjadi Gereja 

Katolik Indonesia” karya M.P.M. Muskens, beserta dengan artikel 

sejarah penelitian mengenai kebudayaan Suku Baduy di Banten, buku 

sejarah singkat Keuskupan Bogor, artikel-artikel mengenai sejarah 

pendirian Universitas Parahayangan. 

Penulis mengumpulkan sumber-sumber utama dari Perpustakaan 

STF Drijakara khususnya untuk buku mengenai Sejarah Gereja 

Katolik, Perpustakaan Nasional Republik Indonesia khususnya untuk 

buku Sejarah Kristen di Indonesia dan dinamikanya dengan 

masyarakat lokal Indonesia, buku-buku pribadi penulis, wawancara 

dengan Pastor Paroki Katedral Bogor, serta buku-buku dan majalah 

terbitan Komisi Sosial Katedral Bogor. 



 

10 
 

b. Kritik Sumber 

Kritik sumber adalah penilaian atau tahap pengujian terhadap 

sumber-sumber sejarah yang telah dikumpulkan dan dilihat dari sudut 

pandang nilai kebenaran. Pada tahap ini yang dilakukan adalah 

dengan melihat kembali apakah sumber itu sesuai atau tidak, sumber 

asli atau turunan. Kritik sumber ini juga merupakan usaha untuk 

mendapatkan data yang tingkat kebenaran atau kredibilitasnya paling 

tinggi dengan melakukan seleksi data yang terkumpul. Kritik sumber 

akan menghasilkan sumber sejarah yang dapat dipercaya, penguatan 

saksi mata, benar, tidak dipalsukan, handal (Pranoto, 2010: 36). Kritik 

sumber ini dibedakan menjadi yaitu kritik eksternal dan kritik 

internal: 

a) Kritik Eksternal 

Kritik eksternal dilakukan terutama untuk menentukan 

apakah sumber tersebut merupakan sumber asli yang 

dibutuhkan atau tidak, apakah sumber tersebut utuh atau 

diubah-ubah, apakah sumber tersebut sesuai dengan aslinya 

(Widja, 1988: 22). Kritik ekstern meliputi penemuan kata, jika 

bahan sumber itu asli dan memiliki integritas. Dalam hal ini 

untuk mengecek apakah dokumen itu asli atau tidak benar-

benar sesuai dengan yang ditulis. Untuk itu perlu adanya 

pertanyaan: kapan sumber itu dibuat, siapa yang membuat dan 

bagaimana bentuk asli dari bentuk tersebut. 

Penulis memilah buku berdasarkan jenis cover yang 

digunakan. Dari buku-buku yang penulis temukan, terdapat 2 

buku yang menggunakan hardcover, “Indonesiasi: Dari 

Gereja Katolik di Indonesia Menjadi Gereja Katolik 



 

11 
 

Indonesia” serta “Sejarah Gereja Katolik Indonesia”. Kedua 

buku yang penulis pilih dan gunakan adalah dua buku yang 

sudah tidak direproduksi lagi. Berdasarkan pengamatan 

terhadap kondisi kertas dan cover, kedua buku ini sudah 

menunjukkan bahwa mereka adalah buku edisi lama dan 

autentik. Selain dari kedua buku yang penulis jadikan contoh, 

terdapat beberapa buku lain yang tidak menggunakan 

hardcover, yakni “Hukum Kanonik Gereja Katolik”, “Badujs 

en Moslems”, serta “Ragi Carita”. Ketiga contoh buku ini 

menggunakan softcover, dan merupakan edisi berdasarkan 

pengamatan kondisi buku serta kertas. 

b) Kritik Internal 

Kritik intern adalah kritik yang menilai apakah sumber 

dilihat dari isinya apakah relevan dengan permasalahan yang 

ada dan dapatkah dipercaya kebenarannya. Terlebih untuk 

sumber sekunder, karena sumber sekunder biasanya sudah 

mendapatkan unsur interpretasi penulis yang tidak menutup 

kemungkinan ada unsur-unsur subyektifitas dari penulis 

meskipun dalam skala kecil. Kritik intern dilakukan dengan 

membandingkan beberapa penafsiran dari beberapa buku 

pada data yang diperoleh. 

Penulis akan mengambil contoh dua buku, yakni 

“Indonesiasi: Dari Gereja Katolik di Indonesia menjadi Gereja 

Katolik Indonesia” oleh J.W.M. Boelaars, OFM Cap. dan 

“Sejarah Gereja Katolik Indonesia” oleh M.P.M. Muskens Pr.. 

Kedua buku ini, secara esensi memiliki kesamaan, yakni 

menjelaskan bagaimana perkembangan Gereja Katolik di 



 

12 
 

Indonesia, dinamika dan tantangan yang harus dihadapi 

Gereja, serta proses formalisasi Hierarki Gereja Katolik 

Indonesia. Pengamatan lain menunjukkan bahwa kedua buku 

ini diterbitkan pada periode 1990an, dimana fondasi Gereja 

Katolik Indonesia sudah kukuh. 

Terlepas dari kedua pengamatan diatas, kedua buku ini 

memiliki tujuan yang berbeda. Mudahnya, buku karya Pater 

Boelaars ditujukan sebagai pemahaman umum mengenai 

dinamika perkembangan Gereja Katolik dan bukan 

perkembangan statistik, dinamika daerah, bahkan 

perkembangan umat per provinsi Gerejawi, tetapi bagaimana 

proses panjang tersebut dapat terjadi di Indonesia, institusi apa 

saja yang berkontribusi serta bagaimana inkulturasi terjadi.  

Berbanding terbalik dengan buku karya M.P.M Muskens 

Pr. yang ditujukan untuk mengkompilasikan perkembangan 

per-provinsi Gereja Katolik, menjadikan sejarah lokal sebagai 

focal point buku ini. Buku ini menjelaskan bagaimana 

tantangan, dinamika serta perkembangan tiap provinsi 

Gerejawi dan Keuskupan Sufragan dibawahnya, dari awal 

keberadaan para misionaris di daerah tersebut hingga pada 

akhirnya Gereja Katolik Indonesia mendapatkan international 

recognition melalui Vatikan, serta menjelaskan bagaimana 

kelanjutan perkembangan tiap Keuskupan hingga tahun 1980. 

c. Interpretasi 

Interpretasi merupakan usaha untuk mewujudkan rangkaian data-

data yang mempunyai kesesuaian satu sama lain dan bermakna 

(Widja, 1989: 23). Interpretasi yaitu “menentukan makna hubungan 



 

13 
 

dari fakta-fakta dan data yang diperoleh”. Berbagi fakta yang lepas 

satu sama lain dirangkaikan dan peristiwa yang satu dengan yang lain 

dimasukkan di dalam keseluruhan konteks peristiwa-peristiwa lain 

yang melingkupinya. Pada proses ini tidak semua fakta yang diteliti 

dan data-data yang diperoleh penulis dilapangan dapat dimasukan ke 

dalam pembahasan permasalahan, tetapi yang dimasukkan penulis ke 

dalam pembahasan permasalahan adalah data yang relevan dengan 

gambaran cerita yang disusun. 

Dalam segi interpretasi, penulis dapat menyimpulkan secara 

singkat bahwa Mgr. Geise adalah seorang Uskup yang secara terang-

terangan melakukan pendekatan budaya yang secara umumnya tidak 

dilakukan oleh kebanyakan imam Katolik. Beliau menunjukan bahwa 

ia  tidak segan belajar dan berbahasa dalam bahasa sehari-hari 

komunitas yang terkucilkan dari pengaruh Belanda, dalam hal ini 

bahasa Sunda sebagai seorang non-pribumi atau Londo. Beliau juga 

merupakan pelopor dari interaksi dua-arah antar agama yang menjadi 

tradisi dalam Keuskupan Bogor itu sendiri yang nanti akan dijelaskan 

lebih dalam dalam skripsi ini. Interaksi dua-arah ini merupakan hal 

yang tidak terlalu populer pada masanya, ini memberikan fondasi 

toleransi antar-agama, setidaknya sejak 1940an, dan terus masih 

dipertahankan hingga dewasa ini dengan adanya Romo/Imam yang 

memiliki gelar dibidang agama lain, terutamanya Islam. Ketiga, Mgr. 

Geise adalah pelopor bidang pendidikan di Jawa Barat, beliau pernah 

mengatakan, jika mereka bisa (Protestan) mengapa kita (Katolik) 

tidak? Perlahan tapi pasti beliau membangun institusi pendidikan di 

Jawa Barat dan Banten serta membekingi kongregasi-kongregasi 

Katolik dalam pembangunan sekolah swasta. Dua institusi dapat 



 

14 
 

dijadikan sebagai contoh, yakni Mardi Yuana dan Universitas 

Parahayangan. 

 

d. Historiografi 

Tahap terakhir dari metode penelitian sejarah adalah penulisan. 

Pada tahap ini peneliti menyajikan hasil dalam bentuk cerita sejarah 

yang tersusun secara sistematis dan kronologis berupa sebuah 

deskriptif analitis. Dengan kata lain cerita sejarah dapat 

dipertanggung-jawabkan kebenarannya. Dalam hal ini Gottschalk 

memberikan batasan tentang penelitian sejarah yang sekurang-

kurangnya memuat empat hal yaitu: membuat detail fakta akurat, 

kelengkapan bukti yang cukup, struktur yang logis, serta penyajian 

yang terang dan halus (Gottschalk, 1975: 131). 

 

2. Bahan Sumber 

Bahan sumber primer penelitian berupa karya desertasi Mgr. 

Geise yakni “Baduj en Moslems, in Lebak Parahiangan, Zuid 

Banten”, dalam menjelaskan peranan beliau dibidang budaya, serta 

wawancara Pastor Paroki Katedral Bogor, R.D. Paulus Haruna yang 

pernah mengabdi dan melayani semasa periode Mgr. Geise menjadi 

Uskup Bogor, yang memang mengetahui dinamika kemimpinan dan 

karakter Mgr. Geise dalam pengabdiannya kepada Gereja Katolik, 

dan foto arsip Keuskupan ketika Mgr. Geise dan Mgr. Soegijapranata 

bertemu dengan Presiden Soekarno pada tahun 1962 yang dapat 

ditemukan di Pusat Pastoral Keuskupan Bogor di Jalan Kapten 

Muslihat, Bogor Tengah, Kota Bogor, Jawa Barat.  



 

15 
 

Bahan sumber sekunder dalam penelitian berupa buku-buku, 

artikel, hingga jurnal yang memiliki relasi baik langsung maupun 

tidak langsung dengan Keuskupan Bogor maupun Mgr. N.J.C Geise 

OFM sendiri, seperti buku "Juragan Visioner" yang ditulis oleh 

Fransiskus Borgia mengenai Mgr. Geise serta “Indonesiasi: Dari 

Gereja Katolik di Indonesia Menjadi Gereja Katolik Indonesia” yang 

ditulis oleh J.W.M. Boelaars, OFM Cap yang kemudian 

diterjemahkan ke Bahasa Indonesia oleh R. Hardawiryana, SJ.. 

Penulis juga menggunakan buku-buku dan artikel yang telah dirilis 

oleh Seksi Komisi Sosial Beatae Maria Virginie Katedral mengenai 

sejarah Keuskupan Bogor baik secara umum maupun secara spesifik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


