BAB I
PENDAHULUAN

A. Dasar Pemikiran

Mgr. Geise, atau dengan akrab disebut Niti Ganda oleh masyarakat Sunda
lokal, adalah Uskup (Imam Tertinggi dalam agama Kristen Katolik atau
pemimpin para gembala) yang memimpin wilayah administrasi Bogor
pertama. Lahir di kota Rotterdam pada tanggal 7 Februari 1907, seorang
Imam Besar dari Ordo Fratrum Minorum atau Order of Friars Minor (OFM)
yang mendiktasikan hidupnya berdasarkan cara hidup Santo Fransiskus Asisi.
Beliau dikenal sebagai tokoh agama kelahiran Belanda yang dekat dengan
masyarakat lokal sampai memiliki gelar kehormatan “Juragan” oleh
masyarakat Baduy. Beliau ditahbiskan sebagai Pastor (Gembala atau Imam)
pada 6 Maret 1932 di Weert, Belanda, kemudian dikirim ke Indonesia atas
perintah OFM untuk melakukan kegiatan misionaris di Hindia-Belanda pada
17 Desember 1938. Beliau menetap di Sukabumi dan Banten sebelum
ditunjuk menjadi Pastor Prefek/Kepala Administrasi Apostolik Sukabumi,
yang membuatnya berpindah markas ke Bogor sebagai pusat dari
Karasidenan Bogor pada tahun 1948. Meraih gelar Doktor pada 1951 atas
karya desertasinya yang berjudul “Baduj en Moslems in Lebak
Parahayangan, Zuid Banten”. Memiliki status yang tinggi dalam naungan
hierarki Gereja Katolik di Indonesia dibawah tanggung jawab administrasi
Vikariat Apostolik Jakarta/Keuskupan Agung Jakarta, beliau bersama dengan
Pastor Pierre-Arntz, Pastor Prefek/Kepala Administrasi Apostolik Bandung,
mendirikan Universitas Parahayangan pada tahun 1955, serta Mgr. Geise

ditunjuk menjadi rektor pertama Universitas Parahayangan. Memiliki



prestasi yang ekstensif selama kehidupannya di Indonesia, serta jabatannya
sebagai Pastor Kepala Administratif Apostolik, beliau ditunjuk sebagai
Uskup pada Oktober 1961, berdasarkan Dekrit Quod Christus Adorandus
yang disahkan oleh Paus Yohanes XXIII mengenai pembentukan hierarki
Gereja Katolik di Indonesia. Beliau ditahbiskan sebagai Uskup pada 6 Januari
1962.

Salah satu alasan mengapa Mgr. Geise ditugaskan ke Indonesia adalah
sebagai bentuk kegiatan misionaris di daerah yang masih minim penganut
agama Katolik. Mgr. Geise dipilih untuk menjadi salah satu Imam OFM yang
dikirim ke tanah Sunda yang masih sangat-sangat minim umat yang
menganut agama Katolik. Dapat diasumsikan bahwa diantara tahun 1932
hingga 1938, beliau mempelajari budaya Sunda untuk dapat secara efektif
melakukan tugas misionarisnya di Jawa dan hal ini bukan atas keterpaksaan,
tetapi kerelaan beliau dalam menjalankan tugas misionarisnya. Hal ini
terefleksikan kepada lambang atau simbol yang beliau gunakan ketika
menjabat sebagai Uskup. Dalam simbol yang ia gunakan, terdapat slogan
“Laudate Montes Dominum”, yang jika diterjemahkan dalam bahasa
Indonesia secara literal, bermakna “Pujilah Tuhan Hai Gunung-gemunung”.
Namun slogan ini memiliki artian puitis, berdasarkan kajian BKSN Bogor
Tahun 2024, slogan ini memiliki arti “pantang menyerah dalam menghadapi
keputusasaan realita” yang didasarkan oleh kisah Perjanjian Lama mengenai
kisah tiga orang yang dikenai hukuman berat di Persia Kuno, yakni Sadrakh,
Mesakh, dan Abednego. Tema yang disajikan dalam kisah tersebut sejalan
dengan situasi yang dihadapinya ketika dikirim ke Indonesia, terutamanya
tanah Sunda, yang sangat-sangatlah sedikit dalam segi umat yang menganut
agama Katolik, namun statistik dan angka tidak membuatnya mengalah diri

terhadap situasi yang ia hadapi, beliau percaya bahwa Tuhan, cepat atau



lambat akan membesarkan kerajaan-Nya di tanah Sunda, jika Ia berkehendak,
singkatnya Mgr. Geise berserah kepada Tuhan dan menerima tugas yang
diberikan kepada beliau.

Karya-karya hidupnya di Indonesia memang ditujukan untuk menjamah
masyarakat lokal sebagai tugas misionarisnya di tanah Jawa. Penelitiannya di
tanah Banten mengenai masyarakat Baduy dan Sunda adalah salah satu studi
yang mempelopori penelitian mengenai masyarakat Sunda pedalaman,
berjudul “Baduj en Moslems in Lebak Parahiangan Zuid Banten” adalah
kajian mengenai kebudayaan Sunda dan menjelaskan bagaimana pemilahan
antara masyarakat Muslim dengan Sunda Baduy di daerah Banten Selatan,
dalam berbagai segi kehidupan sehari-hari maupun praktek kehidupan
mereka yang berkaitan dengan bidang agama. Penelitian yang dilakukan
selama 3 tahun ini membuat Mgr. Geise meraih gelar Doktor Antropologi dari
Universitas Nijmegen, Belanda (Himawan: 2). Berkat kajiannya mengenai
masyarakat Muslim lokal dengan masyarakat Baduy, beliau menjadi dekat
dengan masyarakat lokal, bahkan selama menjalankan penelitiannya beliau
memahami bahasa Sunda secara fasih tanpa memerlukan seorang
penerjemah. Satu hal ini merupakan hal yang sangat luar biasa bagi seorang
Belanda yang seumur hidupnya tinggal di Belanda dan tidak pernah ke
Indonesia sebelumnya.

Penjamahan atau pendekatan budaya ini membuat gaya hidup, bahasa,
budaya, serta komunitas Sunda diteliti lebih lanjut oleh para sejarawan
maupun antropolog. Beliau adalah salah satu orang Belanda, bersama dengan
Van Hoevel dan Van Tricht (Hakiki,2015:29) yang berjasa dalam membuka
wawasan mengenai masyarakat Sunda Baduy, hasil penelitian ketiga peneliti
ini masih digunakan oleh peneliti modern untuk memahami dunia komunitas

Muslim, Sunda dan Baduy yang berada di Jawa Barat dan Banten.



Melalui deskripsi di atas, kita bisa memahami bahwa beliau sangatlah
berdedikasi dalam tugas misionarisnya. Pada dasarnya seorang misionaris
memiliki inklinasi untuk menyebarluaskan agama Katolik kepada khalayak
banyak. Namun pada kasus Mgr. Geise, beliau tidak terlalu mengedepankan
penyebarluasan agama Katolik, tetapi berfokus kepada penyebaran literasi
dan menjamah warga lokal untuk membuka gerbang dunia dan gerbang
pendidikan kepada masyarakat yang masih terpencil.

Secara teknis, apa yang dihadapi oleh Mgr. Geise pada 1938 hingga 1948
adalah masyarakat yang masih tertutup dengan ajaran agama lain selain
Islam, prioritas beliau sebagai Imam misionaris perlu diubah menjadi
penjamahan budaya dan pembukaan gerbang pendidikan untuk membuat
masyarakat lokal lebih terbuka terhadap agama Katolik. Seorang misionaris
Katolik memiliki kewajiban untuk memahami, menjamah dan mengedukasi
masyarakat dimana ia ditempatkan. Salah satu contoh yang bisa penulis ambil
adalah Pastor Van Lith atau Romo (bahasa Jawa untuk Bapak) Van Lith,
dimana beliau adalah pelopor kegiatan misionaris Katolik di tanah Jawa,
beliau berhasil mengakulturasikan praktek dan kepercayaan agama Katolik
dengan kebudayaan lokal (Kejawen), serta membuka gerbang pendidikan
bagi masyarakat Jawa yang kurang beruntung pada masa Politik Etis. Tidak
hanya berjasa dalam penyebaran agama Katolik di Jawa Tengah serta
membuka berbagai sekolah bagi masyarakat yang kurang beruntung pada
masa kolonial Belanda. Romo Van Lith adalah seorang tokoh guru bagi salah
satu Uskup Indonesia, yakni Mgr. Albertus Soegijapranata S.J, Uskup
berdarah Indonesia pertama yang populer karena slogan “100% Katolik,
100% Indonesia” yang sampai sekarang masih digunakan oleh komunitas
agama Katolik. Dalam kata lain, Mgr. Geise memang melakukan hal yang

sama seperti yang dilakukan oleh Pastor Van Lith, yakni membuka gerbang



inkulturasi agama dengan budaya serta gerbang pendidikan bagi masyarakat
Sunda, tetapi terdapat sedikit perbedaan antara Pastor Van Lith dengan Mgr.
Nicolaas Geise, karena Mgr. Geise baru melakukan kegiatan misionaris
setelah penyebaran agama Katolik pertama serta tidak terlalu
mengedepankan penyebaran agama Katolik, melainkan penyebaran
pendidikan, membuka studi budaya pedalaman. Tetapi, seperti Pastor Van
Lith, beliau berhasil menginkulturasikan agama Katolik dengan budaya
lokal. Perlu penulis akui, meskipun apa yang dilakukan oleh Mgr. Geise tidak
semengagumkan seperti Pastor Van Lith, tetapi beliau tetap membuka
gerbang masyarakat lokal Sunda terhadap pendidikan dan literasi serta agama
Katolik.

Semasa menjabat sebagai Uskup, beliau ikut serta berpartisipasi dalam
Konsili Vatikan II. Secara umumnya, Konsili Vatikan II diketahui sebagai
rapat yang membuka Gereja Katolik kepada khalayak umum, dan menutup
buku kuno Gereja yang ekslusif dan tertutup bagi masyarakat umum.
Partisipasi Mgr. Geise disini merupakan bentuk tanggung jawabnya terhadap
Tuhan dan Gereja. Beliau mendukung usaha Gereja Katolik dalam
menyebarluaskan ide Gereja Katolik dan penyebaran Injil kepada komunitas
luar Katolik. Melihat ia sudah melakukan hal yang demikian sama, ia juga
berpartisipasi dalam penyebaran pendidikan dan agama ke seluruh penjuru
dunia, dan bukan hanya Indonesia saja.

Alasan dibalik memilih Mgr. Geise sebagai topik penelitian adalah Uskup
pertama yang memiliki tapak jejak yang jelas kepada masyarakat setempat,
terutamanya masyarakat Sunda yang mendominasi daerah Bogor dan Banten.
Beliau menjalankan tugasnya sebagai seorang misionaris yang memang
mengabdi dan melayani bagi masyarakat Sunda, bahkan diketahui Mgr. Geise

fasih dalam berbahasa Sunda halus. Pemilihannya sebagai Pastor Prefek



Apostolik Sukabumi terlihat terkalkulasi mengingat jasa-jasanya terhadap
masyarakat Sunda hingga karya tulisnya mengenai masyarakat Baduy.
Menarik untuk ditelaah bagaimana dinamika Prefek Apostolik yang baru saja
dimekarkan dari Keuskupan Agung Jakarta, terutamanya pemekaran ini
dilakukan pada saat situasi politik Indonesia yang tidak stabil dan cenderung
dominan kepada Belanda pada 1948. Stigma terhadap orang Belanda masih
sangat kuat pada 1948 dimana Pemerintah Indonesia masih dalam situasi
berperang dengan Belanda, dan menariknya Mgr. Geise merupakan seorang
Belanda yang diterima oleh masyarakat pribumi, bagaimana stigma ini
terlewat begitu saja, dan disini akan saya analisis kemimpinan Mgr. Geise
semasa beliau menjabat sebagai seorang Uskup Keuskupan Bogor yang
pertama (1961-1975) dan seorang pelopor bagi penyebaran literasi dan
pendidikan bagi masyarakat lokal Sunda.

B. Pembatasan dan Perumusan Masalah

1. Pembatasan Masalah

Penelitian ini berfokus pada sepak terjang Mgr. N.J.C. Geise, O.F.M
selama ia mengabdi di Indonesia. Batasan temporal penelitian efektif
dimulai dengan pengiriman beliau ke Jawa Barat sebagai seorang Imam
atau Pastor misionaris pada tahun 1938, sampai pengunduran diri dari
jabatan Uskup/Imam Besar Bogor pada 1975. Untuk batasan spasial
penelitian, penulis hanya akan berfokus pada dua daerah dimana beliau
melakukan kegiatan misionarisnya, yakni Karasidenan Banten dan
Karasidenan Bogor. Sesuai dengan judul yang penulis sajikan, penelitian
ini akan berdasarkan tema peranan beliau dibidang budaya dan

pendidikan.



2. Perumusan Masalah
Berdasarkan pembatasan masalah yang sudah dijelaskan, maka
perumusan masalah akan seperti berikut ini:
a) Bagaimana kehidupan Mgr. Geise selama beliau menetap di
Indonesia hingga ditunjuk sebagai Uskup Bogor?
b) Apa peran Mgr. Geise dalam bidang budaya dan pendidikan

di Indonesia?

. Tujuan dan Kegunaan
1. Tujuan
Tujuan penelitian ini dilakukan adalah untuk menilik sejarah panjang
yang dimiliki Mgr. N.J.C. Geise selama beliau menetap di Indonesia.
Penulis bertujuan untuk mengelaborasikan usaha kontribusi dan jasa-jasa
yang dilakukan oleh Mgr. N.J.C. Geise sebagai seseorang yang memiliki
peran kunci dalam penelitian dan pelestarian Budaya Sunda, dalam
pembahasan ini khususnya Sunda Badui dan Sunda Bogor, serta jasa-
jasanya bagi bidang pendidikan Indonesia.
2. Kegunaan
a. Kegunaan Teoritis
Kegunaan Teoritis dari penelitian 1ini adalah agar
bertambahnya referensi mengenai tokoh agama non-pribumi
terhadap budaya dan pendidikan di Indonesia.
b. Kegunaan Praktis
Dapat digunakan sebagai bahan analisis dan eksperimen
dalam bidang budaya dan agama di Provinsi Jawa Barat dan
Banten dalam memahami bidang toleransi berbudaya dan

beragama. Serta untuk umat bergama dalam mendalami tauladan



dan pengabdian beliau selama melayani sebagai seorang Imam

atau tokoh agama Katolik.

D. Metode dan Bahan Sumber
1. Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah
metode sejarah. Metode sejarah adalah proses menguji dan menganalisa
secara kritis rekaman dan peninggalan sejarah masa lampau (Gottschalk,
1975:32). Dengan penelitian berdasarkan metode tersebut diharapkan
dapat menghasilkan penelitian ilmiah dengan suatu kegiatan obyektif,
sistematis dan logis.

Penulisan skripsi ini disusun menggunakan pendekatan secara historis
yang uraiannya bersifat deskriptif-naratif ini bertujuan merekonstruksi
peristiwa masa lampau secara sistematis dan obyektif dengan cara
mengumpulkan, mengevaluasi, verifikasi sumber-sumber untuk
menegakkan fakta dan memperoleh kesimpulan yang kuat.

Adapun langkah-langkah dalam metode penelitian sejarah meliputi,

heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi.

a. Heuristik

Heuristik berasal dari bahasa Yunani “Heuristikum” yang artinya
memperoleh atau mengumpulkan. Menurut C. J Reiner seperti yang
dikutip oleh Dudung Abdurrahman (1999: 5) heuristik adalah suatu
teknik, suatu seni dan bukan suatu ilmu. Heuristik merupakan proses
pengumpulan sumber-sumber tertulis baik berupa arsip, dokumen,
dan wawancara maupun hasil-hasil penelitian yang akan dilakukan.

Heuristik sejarah tidak berbeda dalam hakekatnya dengan kegiatan



bibliografis yang lain sejauh menyangkut buku-buku yang tercetak.
Akan tetapi sejarawan harus mempergunakan banyak material yang
tidak terdapat di dalam buku-buku. Jika bahan-bahan itu berupa
dokumen-dokumen resmi, maka harus mencari di arsip, pengadilan-
pengadilan, perpustakaan pemerintah, dan lain lain (Gottschalk,
1975: 35).

Disini penulis mengumpulkan berbagai sumber primer yang
berkaitan langsung dengan Mgr. Geise, yakni desertasi Mgr. Geise
yang berjudul “Badujs en Moslems-Kajian Etnografis Masyrakat Adat
di Lebak Parahiang, Banten Selatan” serta hasil wawancara Pastor
Paroki Katedral Bogor, RD. Paulus Haruna. Penulis juga
menggunakan sumber sekunder yang hubungan dengan hukum
kanonik Gereja serta sejarah kegiatan misionaris di Indonesia dan
sejarah Gereja di Indonesia seperti “Hukum Kanonik Gereja Katolik”
edisi 2019, “Sejarah Gereja Katolik Indonesia” terbitan MAWI, dan
buku “Indonesiasi: Dari Gereja Katolik di Indonesia Menjadi Gereja
Katolik Indonesia” karya M.P.M. Muskens, beserta dengan artikel
sejarah penelitian mengenai kebudayaan Suku Baduy di Banten, buku
sejarah singkat Keuskupan Bogor, artikel-artikel mengenai sejarah
pendirian Universitas Parahayangan.

Penulis mengumpulkan sumber-sumber utama dari Perpustakaan
STF Drijakara khususnya untuk buku mengenai Sejarah Gereja
Katolik, Perpustakaan Nasional Republik Indonesia khususnya untuk
buku Sejarah Kristen di Indonesia dan dinamikanya dengan
masyarakat lokal Indonesia, buku-buku pribadi penulis, wawancara
dengan Pastor Paroki Katedral Bogor, serta buku-buku dan majalah

terbitan Komisi Sosial Katedral Bogor.



b. Kritik Sumber
Kritik sumber adalah penilaian atau tahap pengujian terhadap
sumber-sumber sejarah yang telah dikumpulkan dan dilihat dari sudut
pandang nilai kebenaran. Pada tahap ini yang dilakukan adalah
dengan melihat kembali apakah sumber itu sesuai atau tidak, sumber
asli atau turunan. Kritik sumber ini juga merupakan usaha untuk
mendapatkan data yang tingkat kebenaran atau kredibilitasnya paling
tinggi dengan melakukan seleksi data yang terkumpul. Kritik sumber
akan menghasilkan sumber sejarah yang dapat dipercaya, penguatan
saksi mata, benar, tidak dipalsukan, handal (Pranoto, 2010: 36). Kritik
sumber ini dibedakan menjadi yaitu kritik eksternal dan kritik
internal:
a) Kiritik Eksternal
Kritik eksternal dilakukan terutama untuk menentukan
apakah sumber tersebut merupakan sumber asli yang
dibutuhkan atau tidak, apakah sumber tersebut utuh atau
diubah-ubah, apakah sumber tersebut sesuai dengan aslinya
(Widja, 1988: 22). Kritik ekstern meliputi penemuan kata, jika
bahan sumber itu asli dan memiliki integritas. Dalam hal ini
untuk mengecek apakah dokumen itu asli atau tidak benar-
benar sesuai dengan yang ditulis. Untuk itu perlu adanya
pertanyaan: kapan sumber itu dibuat, siapa yang membuat dan
bagaimana bentuk asli dari bentuk tersebut.
Penulis memilah buku berdasarkan jenis cover yang
digunakan. Dari buku-buku yang penulis temukan, terdapat 2
buku yang menggunakan hardcover, “Indonesiasi: Dari

Gereja Katolik di Indonesia Menjadi Gereja Katolik

10



Indonesia” serta “Sejarah Gereja Katolik Indonesia”. Kedua
buku yang penulis pilih dan gunakan adalah dua buku yang
sudah tidak direproduksi lagi. Berdasarkan pengamatan
terhadap kondisi kertas dan cover, kedua buku ini sudah
menunjukkan bahwa mereka adalah buku edisi lama dan
autentik. Selain dari kedua buku yang penulis jadikan contoh,
terdapat beberapa buku lain yang tidak menggunakan
hardcover, yakni “Hukum Kanonik Gereja Katolik”, “Badujs
en Moslems”, serta “Ragi Carita”. Ketiga contoh buku ini
menggunakan softcover, dan merupakan edisi berdasarkan
pengamatan kondisi buku serta kertas.

b) Kritik Internal

Kritik intern adalah kritik yang menilai apakah sumber
dilihat dari isinya apakah relevan dengan permasalahan yang
ada dan dapatkah dipercaya kebenarannya. Terlebih untuk
sumber sekunder, karena sumber sekunder biasanya sudah
mendapatkan unsur interpretasi penulis yang tidak menutup
kemungkinan ada unsur-unsur subyektifitas dari penulis
meskipun dalam skala kecil. Kritik intern dilakukan dengan
membandingkan beberapa penafsiran dari beberapa buku
pada data yang diperoleh.

Penulis akan mengambil contoh dua buku, yakni
“Indonesiasi: Dari Gereja Katolik di Indonesia menjadi Gereja
Katolik Indonesia” oleh J.W.M. Boelaars, OFM Cap. dan
“Sejarah Gereja Katolik Indonesia” oleh M.P.M. Muskens Pr..
Kedua buku ini, secara esensi memiliki kesamaan, yakni

menjelaskan bagaimana perkembangan Gereja Katolik di

11



Indonesia, dinamika dan tantangan yang harus dihadapi
Gereja, serta proses formalisasi Hierarki Gereja Katolik
Indonesia. Pengamatan lain menunjukkan bahwa kedua buku
ini diterbitkan pada periode 1990an, dimana fondasi Gereja
Katolik Indonesia sudah kukuh.

Terlepas dari kedua pengamatan diatas, kedua buku ini
memiliki tujuan yang berbeda. Mudahnya, buku karya Pater
Boelaars ditujukan sebagai pemahaman umum mengenai
dinamika perkembangan Gereja Katolik dan bukan
perkembangan  statistik, dinamika daerah, bahkan
perkembangan umat per provinsi Gerejawi, tetapi bagaimana
proses panjang tersebut dapat terjadi di Indonesia, institusi apa
saja yang berkontribusi serta bagaimana inkulturasi terjadi.

Berbanding terbalik dengan buku karya M.P.M Muskens
Pr. yang ditujukan untuk mengkompilasikan perkembangan
per-provinsi Gereja Katolik, menjadikan sejarah lokal sebagai
focal point buku ini. Buku ini menjelaskan bagaimana
tantangan, dinamika serta perkembangan tiap provinsi
Gerejawi dan Keuskupan Sufragan dibawahnya, dari awal
keberadaan para misionaris di daerah tersebut hingga pada
akhirnya Gereja Katolik Indonesia mendapatkan international
recognition melalui Vatikan, serta menjelaskan bagaimana
kelanjutan perkembangan tiap Keuskupan hingga tahun 1980.

c. Interpretasi
Interpretasi merupakan usaha untuk mewujudkan rangkaian data-
data yang mempunyai kesesuaian satu sama lain dan bermakna

(Widja, 1989: 23). Interpretasi yaitu “menentukan makna hubungan

12



dari fakta-fakta dan data yang diperoleh”. Berbagi fakta yang lepas
satu sama lain dirangkaikan dan peristiwa yang satu dengan yang lain
dimasukkan di dalam keseluruhan konteks peristiwa-peristiwa lain
yang melingkupinya. Pada proses ini tidak semua fakta yang diteliti
dan data-data yang diperoleh penulis dilapangan dapat dimasukan ke
dalam pembahasan permasalahan, tetapi yang dimasukkan penulis ke
dalam pembahasan permasalahan adalah data yang relevan dengan
gambaran cerita yang disusun.

Dalam segi interpretasi, penulis dapat menyimpulkan secara
singkat bahwa Mgr. Geise adalah seorang Uskup yang secara terang-
terangan melakukan pendekatan budaya yang secara umumnya tidak
dilakukan oleh kebanyakan imam Katolik. Beliau menunjukan bahwa
ia tidak segan belajar dan berbahasa dalam bahasa sehari-hari
komunitas yang terkucilkan dari pengaruh Belanda, dalam hal ini
bahasa Sunda sebagai seorang non-pribumi atau Londo. Beliau juga
merupakan pelopor dari interaksi dua-arah antar agama yang menjadi
tradisi dalam Keuskupan Bogor itu sendiri yang nanti akan dijelaskan
lebih dalam dalam skripsi ini. Interaksi dua-arah ini merupakan hal
yang tidak terlalu populer pada masanya, ini memberikan fondasi
toleransi antar-agama, setidaknya sejak 1940an, dan terus masih
dipertahankan hingga dewasa ini dengan adanya Romo/Imam yang
memiliki gelar dibidang agama lain, terutamanya Islam. Ketiga, Mgr.
Geise adalah pelopor bidang pendidikan di Jawa Barat, beliau pernah
mengatakan, jika mereka bisa (Protestan) mengapa kita (Katolik)
tidak? Perlahan tapi pasti beliau membangun institusi pendidikan di
Jawa Barat dan Banten serta membekingi kongregasi-kongregasi

Katolik dalam pembangunan sekolah swasta. Dua institusi dapat

13



dijadikan sebagai contoh, yakni Mardi Yuana dan Universitas

Parahayangan.

d. Historiografi

Tahap terakhir dari metode penelitian sejarah adalah penulisan.
Pada tahap ini peneliti menyajikan hasil dalam bentuk cerita sejarah
yang tersusun secara sistematis dan kronologis berupa sebuah
deskriptif analitis. Dengan kata lain cerita sejarah dapat
dipertanggung-jawabkan kebenarannya. Dalam hal ini Gottschalk
memberikan batasan tentang penelitian sejarah yang sekurang-
kurangnya memuat empat hal yaitu: membuat detail fakta akurat,
kelengkapan bukti yang cukup, struktur yang logis, serta penyajian
yang terang dan halus (Gottschalk, 1975: 131).

. Bahan Sumber

Bahan sumber primer penelitian berupa karya desertasi Mgr.
Geise yakni “Baduj en Moslems, in Lebak Parahiangan, Zuid
Banten”, dalam menjelaskan peranan beliau dibidang budaya, serta
wawancara Pastor Paroki Katedral Bogor, R.D. Paulus Haruna yang
pernah mengabdi dan melayani semasa periode Mgr. Geise menjadi
Uskup Bogor, yang memang mengetahui dinamika kemimpinan dan
karakter Mgr. Geise dalam pengabdiannya kepada Gereja Katolik,
dan foto arsip Keuskupan ketika Mgr. Geise dan Mgr. Soegijapranata
bertemu dengan Presiden Soekarno pada tahun 1962 yang dapat
ditemukan di Pusat Pastoral Keuskupan Bogor di Jalan Kapten

Muslihat, Bogor Tengah, Kota Bogor, Jawa Barat.

14



Bahan sumber sekunder dalam penelitian berupa buku-buku,
artikel, hingga jurnal yang memiliki relasi baik langsung maupun
tidak langsung dengan Keuskupan Bogor maupun Mgr. N.J.C Geise
OFM sendiri, seperti buku "Juragan Visioner" yang ditulis oleh
Fransiskus Borgia mengenai Mgr. Geise serta “Indonesiasi: Dari
Gereja Katolik di Indonesia Menjadi Gereja Katolik Indonesia” yang
ditulis oleh JW.M. Boelaars, OFM Cap yang kemudian
diterjemahkan ke Bahasa Indonesia oleh R. Hardawiryana, SJ..
Penulis juga menggunakan buku-buku dan artikel yang telah dirilis
oleh Seksi Komisi Sosial Beatae Maria Virginie Katedral mengenai

sejarah Keuskupan Bogor baik secara umum maupun secara spesifik.

15



