BAB I

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Pada masa kontemporer, masyarakat menghadapi perubahan yang sangat
cepat dan mendasar dalam berbagai dimensi kehidupan. Perkembangan teknologi,
arus globalisasi, serta dinamika sosial yang terus bergerak telah mengubah cara
manusia berpikir, bersikap, dan berinteraksi. Kehidupan modern menawarkan
kemudahan dan efisiensi, namun di sisi lain turut menggeser pola hidup, sistem nilai,
serta pandangan dunia masyarakat. Cara berpikir yang rasional dan berbasis ilmu
pengetahuan semakin dominan, menggantikan sebagian cara pandang tradisional
yang sebelumnya kuat dipengaruhi oleh nilai-nilai religius dan kearifan lokal.
Masuknya modernisasi dan globalisasi ke dalam masyarakat yang masih memegang
teguh adat dan budaya menuntut adanya sikap selektif. Masyarakat tidak sekedar
menerima perubahan, tetapi juga melakukan penyaringan dan penyesuaian agar nilai-
nilai budaya tetap terjaga tanpa menutup diri dari perkembangan zaman. Proses
adaptasi ini menjadi strategi penting untuk mempertahankan identitas budaya di
tengah derasnya pengaruh luar. ! Indonesia sebagai negara kepulauan memiliki
kekhasan tersendiri karena dihuni oleh masyarakat yang sangat beragam.

Keanekaragaman tersebut tercermin dari banyaknya kelompok etnis, suku bangsa,

! Tati Sulastri, Eksistensi Nilai-nilai Kearifan Lokal Tradisi Mendeman Rumah Panggung dan Peran
Elite dalam Mempertahankannya di Tengah Arus Modernisasi, him.1



ras, serta bahasa yang tersebar di wilayah yang luas. Setiap kelompok memiliki ciri,
kebiasaan, dan sistem nilai yang berbeda, sehingga membentuk kebudayaan yang
kaya dan unik. Keragaman ini lahir dari interaksi panjang antara manusia dengan

lingkungan, sejarah, serta pengaruh sosial yang berkembang di masyarakat.’

Budaya pada hakikatnya merupakan gambaran menyeluruh tentang cara
hidup manusia, mencakup pola berpikir, perasaan, keyakinan, dan perilaku yang
dianggap pantas oleh suatu komunitas. Kebudayaan tidak bersifat statis, melainkan
terus dibentuk melalui proses penciptaan, penafsiran, dan pengulangan perilaku
sosial. Nilai-nilai budaya tersebut diwariskan dari generasi ke generasi melalui tradisi,
kebiasaan, dan praktik kehidupan sehari-hari yang berakar dari pengalaman leluhur.’
Setiap daerah memiliki karakter budaya yang khas, terbentuk dari kondisi geografis,
sosial, dan historis yang berbeda-beda. Proses belajar dan perilaku masyarakat
setempat melahirkan nilai-nilai lokal yang tumbuh secara alami. Wujud kebudayaan
lokal seperti rumah adat, upacara tradisional, busana daerah, alat musik dan lagu
tradisional, serta tarian daerah tidak hanya berfungsi sebagai simbol identitas, tetapi
juga mengandung nilai-nilai sosial yang menjadi pedoman hidup masyarakat. Nilai-
nilai inilah yang perlu dipahami, dijaga, dan diterapkan agar kekayaan budaya bangsa

tetap lestari di tengah arus perubahan zaman.

2 Evi Dwi Lestari, Agus Sastrawan Noor, Andang Firmansyah, Tradisi Sedekah Bumi dalam
Pelestarian Budaya Lokal di Dusun Wonosari Desa Tebang Kacang, hlm.1

3 Syaiful Sagala, Memahami Organisasi Pendidikan: Budaya dan Reinventing Organisasi Pendidikan,
(Bandung: Alfabeta, 2013), him.111



Di berbagai daerah, banyak komunitas yang tetap berpegang pada tradisi
mereka di tengah arus modernisasi seperti masyarakat Bali. Di tengah modernitas dan
tingkat pariwisata yang tinggi, masyarakat Bali dapat tetap mempertahankan tradisi
yang ada dengan beradaptasi dengan tantangan tersebut melalui konsep pariwisata
berbasis budaya. Selain itu, agama dan ritual-ritual yang mereka lakukan merupakan
dasar dalam menjaga keutuhan budaya Bali serta membantu masyarakatnya dalam
menghadapi perubahan tanpa kehilangan identitasnya.* Salah satu tradisi yang hingga
saat ini masih dipertahankan khususnya di Pulau Jawa adalah sedekah bumi. Tradisi
ini merupakan bentuk ungkapan rasa syukur masyarakat kepada alam atas hasil
pertanian yang diperoleh, terutama pada masyarakat agraris. Pelaksanaannya
biasanya dirangkai dengan kegiatan kebersamaan, seperti pesta rakyat yang digelar di

balai desa atau lokasi-lokasi yang dianggap memiliki nilai sakral.

Penelitian terdahulu yang dilakukan Sri Rahayu, dkk menunjukkan bahwa
pelaksanaan sedekah bumi di Pekon Merbau masih tetap dilakukan oleh
masyarakatnya hingga saat ini akan tetapi eksistensinya menurun. Tradisi sedekah
bumi hanya sebatas formalitas tanpa adanya partisipasi aktif dan melunturnya nilai-
nilai yang ada pada pelaksanaan sedekah bumi masyarakat Pekon Merbau. Hal ini
merupakan pengaruh dari globalisasi yang merubah orientasi budaya masyarakat dan

melemahkan fungsi ritual sebagai pembentuk kesadaran kolektif dan solidaritas

4 Ni Putu Ayu Desi Wulandari, Ritual dan Identitas: Peran Agama dalam Pelestarian Budaya Bali.
Jurnal Penelitian Agama dan Kebudayaan, Vol. 2, No.2, 2024, him. 173



sosial.” Berbeda dengan di Pekon Merbau, terdapat daerah yang masih

mempertahankan tradisinya ditengah modernisasi serta globalisasi.

Di Jawa Barat, tepatnya di Kota Bekasi yang juga mengalami kemajuan
pembangunan karena berbatasan dan menjadi penyangga provinsi Jakarta, terdapat
sebuah kampung yang memiliki daya tarik dan belum terlalu dikenal banyak orang di
luar sana, bernama Kampung Adat Kranggan. Kampung Adat Kranggan merupakan
salah satu daerah yang masih mempertahankan tradisi sedekah bumi di tengah
masyarakatnya yang sebagian besar mata pencahariannya tidak lagi mengandalkan
hasil bumi. Sedekah bumi atau masyarakat Kranggan biasa menyebutnya babaritan
merupakan bagian dari kehidupan masyarakat Kampung Adat Kranggan, baik dalam
aspek keagamaan, sosial, dan budaya. Melalui babaritan, masyarakat menunjukkan
keyakinan spiritual mereka akan keberadaan leluhur yang dipercaya melindungi dan
mengawasi kehidupan keturunannya. Partisipasi masyarakat dalam babaritan juga
dapat merekatkan hubungan masyarakat sekitar. Melalui interaksi yang terjalin
mempererat solidaritas dan menciptakan lingkungan yang rukun dan damai. Sebagai
fenomena sosial religius, babaritan memiliki makna yang lebih dari sekedar tradisi.

Babaritan menjadi salah satu upaya untuk menjaga tatanan kehidupan masyarakat.

5 Sri Rahayu, Muhammad Mona Adha, Devi Sutrisno Putri, Pengaruh Globalisasi Terhadap Eksistensi
Sedekah Bumi Pada Masyarakat Sunda Pekon Merbau. Jurnal Pekan, Vol. 7, No. 2, 2022, hlm. 114-
125



Tradisi babaritan membantu menjaga hubungan dengan alam, solidaritas sosial, dan

memperkuat identitas budaya masyarakat.

Selain sebagai praktik sosial dan religius yang berfungsi menjaga solidaritas,
tradisi babaritan juga dapat sebagai sistem simbol yang sarat makna. Dalam konteks
ini, pendekatan interpretatif simbolik Clifford Geertz menjadi relevan untuk
memahami bagaimana simbol-simbol dalam tradisi babaritan dimaknai dan dihidupi
oleh masyarakat Kampung Adat Kranggan. Geertz memandang kebudayaan sebagai
“jaring-jaring makna” (webs of meaning) yang dipintal manusia sendiri, di mana
simbol-simbol berfungsi sebagai medium untuk mengekspresikan, mempertahankan,
dan mewariskan pandangan hidup suatu komunitas. Dengan demikian, ritual bukan
sekedar rangkaian tindakan seremonial, melainkan teks budaya yang dapat “dibaca”
untuk memahami cara masyarakat menafsirkan realitas sosial dan religiusnya.’
Melalui simbol-simbol tersebut, nilai-nilai religius dan sosial diinternalisasi secara
halus dan berulang dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan interpretatif Geertz
memungkinkan penelitian ini tidak hanya melihat fungsi sosial babaritan, tetapi juga
menafsirkan makna simbolik yang hidup dalam kesadaran masyarakat Kampung Adat
Kranggan, sehingga tradisi babaritan dapat dipahami sebagai ruang artikulasi makna

religius dan identitas budaya yang terus direproduksi di tengah perubahan zaman.

¢ Geertz, The Interpretation of Cultures, hlm.5



Masyarakat Kampung Adat Kranggan tetap mempertahankan dan
menghadapi tantangan dari pengaruh globalisasi dan modernisasi yang membawa
pengaruh besar dalam cara hidup dan pola berpikir masyarakat kota. Letak Kampung
Adat Kranggan di tengah keramaian dan dinamika kehidupan perkotaan yang
modern, tidak membuat masyarakatnya melupakan tradisi. Masyarakat Kampung
Adat Kranggan tetap berpegang pada tradisi babaritan yang tidak hanya berfungsi
sebagai ritual budaya, tetapi juga sebagai sarana untuk mengaktualisasikan nilai
religiusitas. Aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan tercermin melalui
penggabungan nilai-nilai spiritual, kepercayaan, dan budaya pada masyarakat
Kampung Adat Kranggan. Masyarakat tidak hanya berkumpul untuk membawa
sajian, dalam pelaksanaannya diiringi dengan doa bersama sebagai bentuk syukur atas

pemberian Yang Maha Kuasa

Penelitian ini memfokuskan pada aktualisasi religiusitas dalam tradisi
babaritan di Kampung Adat Kranggan melalui perspektif Emile Durkheim. Tradisi
babaritan bukan hanya sekedar kegiatan budaya, namun terdapat nilai-nilai
kepercayaan yang mendalam. Melalui ajarannya, agama memberikan landasan moral
dan sosial bagi masyarakat yang digunakan dalam bertindak dan berperilaku sehari-
hari.” Aktualisasi religiusitas juga membentuk ketahanan budaya. Nilai religius yang

terinternalisasi dalam tradisi babaritan berperan penting untuk mempertahankan

7 Sumper Mulia Harahap, Islam dan Budaya Lokal Studi Terhadap Pemahaman, Keyakinan, dan
Praktik Keberagamaan Masyarakat Batak Angkola di Padangsidimpuan Perspektif Antropologi.
TOLERANSI: Media Komunikasi Umat Beragama, Vol. 7, No. 2, 2015,hlm. 157



kesadaran kolektif, mempererat solidaritas, dan menjaga harmoni dengan alam.
Hubungan manusia dengan Tuhan tidak terpisahkan dari hubungan dengan sesama

dan lingkungan sekitar.

Penelitian ini ditulis karena tradisi babaritan adalah budaya lokal yang
menjadi identitas suatu wilayah dan tetap menjaga keberlanjutan tradisinya di tengah
modernitas dan masyarakat kota. Serta memberikan pemahaman bahwa religiusitas
tidak hanya terbatas pada ibadah formal, tetapi juga terwujud dalam tindakan sehari-
hari seperti penghormatan terhadap alam, rasa syukur, dan solidaritas
antarmasyarakat. Penelitian ini juga diharapkan memberikan penguatan identitas

religius dan sosial masyarakat di Kampung Adat Kranggan.

1.2 Rumusan Masalah

Di era modern saat ini dan perubahan sosial terjadi dengan cepat, terdapat
sekelompok komunitas yang bertahan dengan tradisi mereka, sehingga perlunya
memahami cara untuk melestarikan suatu tradisi. Seperti tradisi babaritan memiliki
makna yang mendalam bagi masyarakat Kampung Adat Kranggan. Penelitian ini ingin
melihat proses pelaksanaannya mencerminkan interaksi antara budaya dan religius,
penghayatan spiritual masyarakat dalam melaksanakan ritual, dan nilai-nilai yang
terkandung di dalamnya. Maka dari itu, peneliti merumuskan permasalahan sebagai

berikut:

1. Bagaimana proses pelaksanaan tradisi babaritan di Kampung Adat

Kranggan?



2. Bagaimana aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan di Kampung Adat

Kranggan?

1.3 Tujuan Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah yang sudah dijabarkan, maka tujuan penelitian

ini adalah sebagai berikut:

Untuk menjelaskan proses pelaksanaan tradisi babaritan di Kampung Adat
Kranggan.
Untuk menjelaskan bentuk aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan di

Kampung Kranggan.

1.4 Manfaat Penelitian

I.

Manfaat Teoritis

Memberikan sumbangan pemikiran mengenai suatu tradisi di masyarakat
yang masih dilaksanakan hingga saat ini dan juga memberikan kontribusi pada
pengembangan kajian Sosiologi Budaya, serta sebagai referensi bagi
penelitian selanjutnya yang berkaitan dengan topik ini.

Manfaat Praktis

Penelitian ini diharapkan dapat memberi wawasan tentang proses pelaksanaan
Tradisi Babaritan dan pemahaman tentang aktualisasi religiusitas dalam

tradisi babaritan yang tidak hanya praktik religius namun juga sosial. Semoga



penelitian ini membantu masyarakat memahami bahwa tradisi dapat

memperkuat ikatan sosial sehingga berupaya untuk menjaganya.

1.5 Tinjauan Literatur Sejenis

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Joko Setiyono dkk (2023) mengkaji
bagaimana tradisi sedekah bumi dijalankan oleh masyarakat Jawa yang beragama
Islam serta relasi antara budaya Jawa dan ajaran Islam di dalamnya®. Kajian ini
menunjukkan bahwa sedekah bumi tidak hanya dipahami sebagai tradisi budaya,
tetapi juga sebagai ruang perjumpaan nilai-nilai keislaman dan kearifan lokal Jawa.
Pelaksanaannya mencakup tiga rangkaian utama, yakni kegiatan nyekar dan doa
bersama untuk mengenang serta menghormati leluhur sebagai ungkapan syukur atas
warisan tanah dan hasil bumi, kenduri atau makan bersama yang berfungsi
mempererat solidaritas sosial sekaligus mengekspresikan rasa syukur, serta tradisi
nayub yang menghadirkan unsur seni tari khas Jawa. Keseluruhan rangkaian tersebut
merefleksikan rasa terima kasih, penghormatan kepada leluhur, dan upaya

memperkuat ikatan sosial antarwarga.

Kedua, jurnal nasional karya Sholikhul Ni’am dkk (2023) membahas bentuk

serta fungsi tradisi sedekah bumi di Desa Pekuncen, Kecamatan Jatilawang,

8 Joko Setiyono, Alfi Khoirun Nisa, Anik Puspitasari, Redita Cahyani, Tia Mariska, Adaptasi
Kebudayaan Islam Jawa dalam Tradisi Sedekah Bumi. Prosiding Seminar Nasional, 2023, hlm. 751-
756



10

Kabupaten Banyumas’. Penelitian ini mengungkap bahwa asal-usul tradisi tersebut
tidak diketahui secara pasti, namun tetap dilaksanakan berdasarkan amanat leluhur
yang diwariskan secara turun-temurun. Tradisi sedekah bumi di desa ini
diselenggarakan setahun sekali pada bulan Apit, tepatnya pada hari Selasa Kliwon.
Rangkaian kegiatannya meliputi ziarah makam, slametan, penyajian sesajen, hingga
pementasan wayang. Dalam pelaksanaannya, sedekah bumi memiliki beragam
fungsi, mulai dari fungsi religius, penguatan kebersamaan sosial, sarana edukasi nilai
budaya, pelestarian tradisi, hingga hiburan bagi masyarakat. Seluruh ritual tersebut
menjadi simbol ungkapan syukur dan kasih kepada Allah SWT atas karunia bumi

yang menopang kehidupan masyarakat.

Ketiga, peneclitian yang ditulis oleh Andi Muhammad Taufiq dkk (2023)
menyoroti pengaruh tradisi sedekah bumi terhadap terciptanya kerukunan antarumat
beragama di Blitar, Jawa Timur'!’. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif,
penelitian ini melibatkan informan dari berbagai unsur, seperti perwakilan pemeluk
agama Islam, Hindu, dan Kristen, para tokoh agama Islam, Hindu, Budha, dan
Kristen, serta perangkat Desa Balerejo. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi
sedekah bumi berperan sebagai media pemersatu masyarakat yang majemuk. Melalui

keterlibatan lintas agama dalam tradisi tersebut, sedekah bumi mampu menumbuhkan

% Sholikhul Ni’am, Elis Puspitasari, Hariyadi, Analisis Bentuk dan Fungsi Sedekah Bumi di Desa
Pekuncen, Kecamatan Jatilawang, Kabupaten Banyumas. Jurnal Ilmu Humaniora, Vol. 7, No. 2, 2023,
hlm. 237-251

19 Andi Muhammad Taufiq, Rifki Rosyad, Dadang Kuswana, Dampak Tradisi Sedekah Bumi terhadap
Kerukunan Umat Beragama di Blitar, Jawa Timur. Jurnal Iman dan Spiritualitas, Vol. 3, No. 1, 2023,
hlm. 117-130



11

sikap saling menghargai, memperkuat toleransi, dan menciptakan harmoni sosial di

tengah keberagaman keyakinan.

Hasil penelitian ini menjelaskan awalnya tradisi ini merupakan penghormatan
yang ditujukan kepada roh-roh yang ada di air sebagai penjaga tanaman mereka. Pada
tahun 80-an nilai-nilai keagamaan masyarakat meningkat. Penguatan nilai keagamaan
memengaruhi aturan niat dan proses budaya sedekah bumi. Semula tujuannya untuk
persembahan kepada para roh leluhur, berubah menjadi ungkapan syukur kepada
Tuhan. Keberagaman agama yang ada di masyarakat membuat tradisi ini terbuka dan
bisa dilaksanakan oleh semuanya. Tradisi sedekah bumi berdampak terhadap
kerukunan antarumat beragama di desa Balerejo. Pertama, tradisi sedekah bumi
sebagai jembatan interaksi antarwarga dengan latar belakang agama yang berbeda.
Adanya sedekah bumi mempermudah dan memperkuat interaksi sosial. Kedua,
terwujudnya sikap toleransi antarumat beragama. Tradisi sedekah bumi dilakukan
dengan senang hati, dalam pelaksanaan doa dilakukan secara bergiliran sesuai
kesempatan kelompok agama dan banyak hal yang dilakukan atas kesepakatan
bersama agar tidak menentang ajaran agama manapun. Ketiga, menjadi simbol
kuatnya solidaritas sosial. Warga saling bergotong royong melaksanakan tradisi
sedekah bumi dan juga untuk mewujudkan kerukunan antarumat beragama di desa

Balerejo.

Keempat, jurnal yang ditulis oleh Reny Setiyowati, Luthfi Rahman, dan Novi

Liena Anggraeni (2024) berjudul Tradisi Sesaji Rewanda Dalam Perspektif



12

Sakralitas dan Profanitas Emile Durkheim.'! Hasil penelitian ini menjelaskan bahwa
sebagian besar masyarakat sekitar Kawasan wisata alam Goa Kreo beragama islam,
namun masih percaya pada nilai-nilai kejawen. Aspek sakral dalam tradisi sesaji
rewanda ini diantaranya Sunan Kalijaga yang berperan penting dalam sistem
kepercayaan Jawa dan perkembangan Islam, para kera yang dipercaya telah
membantu Sunan Kalijaga, empat pemuda dan anak-anak yang menari menggunakan
kostum monyet bagian dari ritual dan memiliki kekuatan magis, gunungan sesaji,
tahlilan dan doa, kidung rumeksa ing wengi, dan tembang lir-ilir. Pemujaan leluhur,
ritual keagamaan, dan simbolisme spiritual tersebut yang dapat memperkuat nilai-
nilai Islam dalam konteks budaya Jawa, dan menunjukkan tradisi sebagai sarana

memperkuat ikatan spiritual dan sosial masyarakat, bukan hanya sarana ibadah.

Kelima, jurnal nasional yang ditulis oleh Ristiani, Much Arsyad Fardani, dan
Lovika Ardana Riswari (2023)./? membahas makna sesaji dalam tradisi sedekah bumi
di Desa Triguno. Tradisi ini dilaksanakan melalui delapan tahapan, mulai dari
berkumpul di punden hingga pertunjukan seni sebagai penutup. Dalam tradisi ini
terdapat 14 jenis sesaji, masing-masing memiliki makna simbolis tersendiri. Sesaji
menjadi bagian esensial karena melambangkan harapan masyarakat akan

keselamatan, keseimbangan hidup, serta penghormatan terhadap budaya dan warisan

"1 Reno Setyowati, Luthfi Rahman, dan Novi Liena Anggraeni, Tradisi Sesaji Rewanda dalam
Perspektif Sakralitas dan Profanitas Emile Durkheim. Empirisma: Jurnal Pemikiran dan Kebudayaan
Islam, Vol.3, No. 2, 2024

12 Ristiani, Much Arsyad Fardani, Lovika Ardana Riswari, Makna Sesaji Sedekah Bumi di Desa
Triguno Kecamatan Pucakwangi. Jurnal Artefak, Vol. 11, No. 1, 2023, him. 27-46



13

leluhur. Kepercayaan pada makna sesaji ini diyakini dapat membawa pengaruh positif
bagi kehidupan masyarakat sekaligus menjaga kelestarian tradisi yang telah

berlangsung turun-temurun.

Keenam, jurnal yang ditulis oleh Prayugo, Muhajir, dan Amrizal (2025)."3
Tradisi tersebut merupakan bentuk perayaan Tahun Baru Hijriyah yang bertujuan
untuk menanamkan nilai keagamaan kepada generasi muda dan mempererat
silaturahmi. Terdapat aktualisasi nilai religiusitas dalam pelaksanaannya, seperti saat
proses mengelilingi kampung dengan melantunkan kalimat tahlil secara bersama
merupakan bentuk dari kesadaran simbolik sebagai bentuk solidaritas sosial. Tradisi
Berateb juga merupakan bentuk ketaatan kolektif yang menggambarkan kesadaran

spiritual masyarakat.

Ketujuh, jurnal nasional yang ditulis oleh M. Thoriqul Huda dkk (2023).'4
Penelitian ini menggunakan metode observasi partisipatif serta wawancara langsung,
dan menggunakan teori sakral dan profan Emile Durkheim. Hasil penelitian ini
menjelaskan aspek-aspek yang dianggap suci dalam tradisi sawur yang

mencerminkan hal yang sakral dan juga aspek profan dalam kehidupaan sehari-hari.

13 Prayugo, Muhajir, Amrizal, Kearifan Lokal dalam Praktik Sosial-religius: Kajian Tradisi Berateb
Kampung Masyarakat Kuala Alam. Takuana: Jurnal Pendidikan, sains, dan humaniora, Vol.4, No. 1,
2025

14 M. Thoriqul Huda, Adinda Maharani, dan Nur Maria Setyorini, Tradisi Sawur dalam Proses
Pemakaman Jenazah Masyarakat Islam dalam Perspektif Teori Sakral dan Profan Emile Durkheim.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, Vol. 4, 2023, hlm. 289-306



14

Tradisi sawur juga berperan dalam memelihara identitas budaya lokal masyarakat dan

nilai-nilai agama.

Kedelapan, jurnal nasional yang ditulis oleh Erwanda, V Indah Sri Pinasti,
dan Sasiana Gilar Aprinatika (2023).”° Penelitian kualitatif dengan metode etnografi
dengan observasi partisipasi dan wawancara mendalam. Adanya sedekah bumi
membuat masyarakat lebih menghargai alam dengan mengelola dan menjaga alam
dengan baik maka akan menghasilkan yang baik juga. Kesadaran masyarakat
membuat tradisi ini masih dilakukan setiap tahunnya, sehingga sudah melekat dengan
kehidupan masyarakat. Bentuk interaksi manusia dan alam dalam tradisi sedekah
bumi ini diantaranya: penggunaan hasil bumi yang dihasilkan dari ladang sendiri
untuk kegiatan sedekah bumi (beras, jagung, daun pisang), masyarakat gotong royong
membersihkan dan merawat punden yang digunakan untuk kegiatan sedekah bumi.
Adanya sedekah bumi membuat masyarakat sadar akan pentingnya menghargai alam,
jika masyarakat mengelola dan menjaga alam dengan baik maka akan menghasilkan

hasil bumi yang memuaskan.

Kesembilan, jurnal nasional yang ditulis oleh Moh. Rizki Maulana dkk
(2022).'% Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan membaca dan

mencatat, menelaah berbagai literatur dan hasil penelitian. Sedekah bumi merupakan

15 Erwanda, V Indah Sri Pinasti, Sasiana Gilar Aprinatika, Interaksi Manusia dan Alam pada Tradisi
Sedekah Bumi di Japon, Blora. Jurnal Kajian Sosiologi, Vol. 12. No. 2, 2023, hlm. 151-160

16 Moh. Rizki Maulana, Shintia Ananda Polisya, Siti Nur Qoimah, Anang Dony Irawan, Kearifan
Lokal Tradisi Sedekah Bumi dalam Pembentukan Karakter Masyarakat Dibee Lamongan, Vol. 9, No.
2,2022, him. 1-7



15

ritual sosial dengan makna spiritual hubungan makhluk dengan Tuhan. Ungkapan
syukur kepada tuhan atas hadiah dari tanah berupa hasil bumi yang mendatangkan
kebaikan pada lingkungan hidup yang membawa kemakmuran dan kesejahteraan bagi
masyarakat. Bumi desa Dibee memberikan hasil yang memuaskan semua penduduk

yang sebagian besar berprofesi sebagai petani.

Kesepuluh, jurnal nasional yang ditulis oleh Jessica Pramesti Pranoto dan
Marselius Sampe Tondok (2024).”” memaknai tradisi sedekah bumi sebagai wadah
kepedulian sosial sekaligus ungkapan rasa syukur. Tradisi ini dipahami sebagai
kesempatan bagi masyarakat untuk berbagi dengan sesama yang membutuhkan,
sebagai refleksi atas anugerah yang telah diterima. Dalam praktiknya, terdapat variasi
pelaksanaan sedekah bumi, ada yang membagikan hasil panen secara langsung
kepada masyarakat kurang mampu, dan ada pula yang menyajikannya dalam bentuk
makanan olahan untuk dibagikan kepada tetangga maupun pendatang dari luar
daerah. Perbedaan bentuk tersebut tidak mengubah esensi tradisi, yakni mensyukuri
hasil bumi yang diperoleh. Selain itu, tradisi ini juga mencerminkan kepedulian
masyarakat terhadap lingkungan, yang diwujudkan melalui kegiatan gotong royong

membersihkan dan menjaga alam sebagai sumber kehidupan.

17 Jessica Pramesti Pranoto, Marselius Sampe Tondok, Tradisi Sedekah Bumi sebagai Kearifan Lokal
Masyarakat Jawa Pesisir: Eksplorasi Relasi Manusia-Alam melalui Konstruk Psikologi
Kebersyukuran dan Paradigma Ekosentrisme, Vol. 8, No. 2, 2024, hlm. 1770-1778



16

Kesebelas, jurnal nasional yang ditulis oleh Muh Ganesa, Tri Yatno, dan
Sudarto (2023).”® mengulas keterkaitan nilai-nilai budaya Jawa dengan ajaran
Buddhisme dalam tradisi sedekah bumi di Desa Ngawen, Kecamatan Cluwak,
Kabupaten Pati, Jawa Tengah. Penelitian ini bertujuan untuk memberikan gambaran
menyeluruh mengenai pelaksanaan sedekah bumi serta alasan umat Buddha turut
melestarikan tradisi tersebut. Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai
Buddhis dalam sedekah bumi selaras dengan ajaran Sigalovada Sutta, yang
menekankan pentingnya penghormatan anak kepada orang tua dan leluhur. Nilai
tersebut tercermin melalui simbol-simbol ritual, seperti penyajian hasil bumi sebagai
sesaji dan doa di punden untuk mendoakan para leluhur. Dengan demikian, sedekah
bumi menjadi ruang perjumpaan antara ajaran agama dan budaya lokal yang saling

menguatkan.

Kedua belas, jurnal nasional yang ditulis oleh Nikmah Rochmawati dkk
(2021).”” menempatkan sedekah bumi sebagai model kebersyukuran sekaligus bentuk
ketahanan sosial masyarakat pesisir utara Jawa Tengah. Upacara sedekah bumi
dipahami sebagai ekspresi rasa terima kasih kepada Tuhan atas hasil panen yang
diperoleh. Tradisi ini mendorong peningkatan spiritualitas dan sikap pasrah kepada

Tuhan, yang berdampak pada perasaan aman, tenteram, dan bahagia dalam kehidupan

18 Muh Ganesa, Tri Yatno, Sudarto, Interelasi Nilai Jawa dan Buddhisme dalam Tradisi Sedekah Bumi
di Desa Ngawen Kecamatan Cluwak Kabupaten Pati Jawa Tengah, Modeling: Jurnal Program Studi
PGMI, Vol. 10, No. 4, 2023, him. 456-463.

19 Nikmah Rochmawati, Mizano Liongga Alhassan, Mukhammad Syafi’i, Sedekah Bumi: Model
Kebersyukuran dan Reseliensi Komunitas pada Masyarakat Pesisir Utara Jawa Tengah. Jurnal
Penelitian, Vol. 15, No. 1, 2021, hlm. 1-26



17

sehari-hari masyarakat desa. Rasa syukur yang tumbuh melalui tradisi ini berkaitan
erat dengan kebahagiaan dan optimisme. Selain itu, sedekah bumi berfungsi sebagai
mekanisme resiliensi komunitas dalam menghadapi kesulitan dan berbagai peristiwa
yang menimbulkan kesedihan, sekaligus pengingat untuk senantiasa bersyukur dalam

kondisi apa pun.

Ketiga belas, jurnal nasional yang ditulis oleh Sri Rahayu, Muhammad Mona
Adha, dan Devi Sutrisno Putri (2022) membahas pengaruh globalisasi terhadap
keberlangsungan tradisi sedekah bumi pada masyarakat Sunda di Pekon Merbau.
Dengan menggunakan pendekatan kuantitatif, penelitian ini menyajikan data secara
objektif mengenai perubahan yang terjadi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
globalisasi memberikan dampak signifikan terhadap eksistensi sedekah bumi,
ditandai dengan pergeseran nilai dalam setiap tahapan pelaksanaannya. Tradisi ini
semakin sulit diterapkan secara utuh karena berkurangnya keterlibatan masyarakat.
Dalam praktiknya, sedekah bumi cenderung dijalankan sebatas formalitas, tanpa
partisipasi aktif warga. Kondisi tersebut mencerminkan kuatnya pengaruh globalisasi
yang mendorong perubahan nilai dan budaya dalam kehidupan masyarakat

setempat.?’

20 Sri Rahayu, Muhammad Mona Adha, Devi Sutrisno Putri, Pengaruh Globalisasi Terhadap
Eksistensi Sedekah Bumi Pada Masyarakat Sunda Pekon Merbau. Jurnal Pekan, Vol. 7, No. 2, 2022,
hlm. 114-125



18

Keempat belas, jurnal nasional yang ditulis oleh Zulfah Khumaeroh, Sulyana
Dadan, dan Elis Puspitasari (2022).2/ Kampung Jalawastu telah melalui beberapa
periode, dimulai dari masa Animisme dan Dinamisme, Hindu, Budha hingga yang
berkembang saat ini Islam. Kepercayaan yang ada di Kampung Jalawastu dipengaruhi
oleh periode-periode tersebut. Hasil dari penelitian ini, terdapat lima aktualisasi
religiusitas dalam upacara Ngasa di Kampung Jalawastu. Pertama, aktualisasi
religiusitas dari waktu pelaksanaan yang dipengaruhi oleh periode agama-agama
yang ada di Kampung Jalawastu. Kedua, aktualisasi nilai religiusitas dari tempat
pelaksanaan upacara Ngasa di Pasarean Gedong yang dipercaya masyarakat sebagai
tempat suci bersemayam para leluhur. Ketiga, aktualisasi religiusitas terwujud dengan
peralatan dan bahan yang digunakan dalam upacara Ngasa. Keempat, religiusitas
diaktualisasikan dengan makanan yang disajikan hanya makanan tertentu sesuai
dengan yang dilakukan pendahulunya. Kelima, diaktualisasikan dengan pakaian yang

digunakan dalam upacara Ngasa yang berwarna putih dengan makna kesucian.

Kelima belas, jurnal yang ditulis oleh Mikhael Richard (2024).?* Penelitian
kualitatif dengan metode kajian pustaka ini mengkaji mengenai 7ongkonan sebagai
dasar dalam mewujudkan keselarasan di tengah keragaman agama serta konsep

moderasi beragama dan nilai-nilai kearifan lokal yang ada di dalamnya. Tongkonan

2! Zulfah Khumaeroh, Sulyana Dadan, Elis Puspitasari, Aktualisasi Nilai Religiusitas dalam Upacara
Ngasa di Kampung Jalawastu Kabupaten Brebes. NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial,
Vol. 9, No. 4, 2022, hlm. 1412-1425

22 Mikhael Richard, Tongkonan Sebagai Aktualisasi Budaya Kuno dalam Keragaman Agama Modern
di Toraja. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikultural Indonesia. Vol. 3, No. 2, 2024, hlm.78-84



19

sebagai struktur sosial, simbol keberlanjutan, dan pusat kehidupan masyarakat. Selain
sebagai tempat tinggal, Tongkonan juga melambangkan hubungan kekerabatan dan

warisan budaya yang memperkuat identitas dan keberlangsungan budaya Toraja.

Hasil penelitian ini menjelaskan bahwa Tongkonan menjadi tempat berbagai
upacara adat dan ritual keagamaan dilaksanakan serta mencerminkan filosofi, nilai-
nilai, dan cara hidup yang diwariskan dari generasi sebelumnya. Nilai-nilai yang
dimaksud diantaranya konsep kebersamaan yang tercermin dalam gotong royong
membangun tongkonan, menumbuhkan semangat persatuan dan toleransi antarumat
beragama, dan keselarasan antarmanusia, alam, dan roh leluhur yang tercermin dari
arsitektur. Tongkonan sebagai rumah adat menciptakan ruang interaksi bagi
komunitas agama dan membangun kerja sama lintas agama yang menjaga
keharmonisan masyarakat yang beragam dalam memajukan perdamaian dan

keserasian di masyarakat.

Keenam belas, jurnal yang ditulis oleh Yuli Kartika Efendi dan Umi Farida
(2021).% Upacara adat Kebo-keboan adalah upacara ritual sebagai bentuk syukur atas
hasil tani dan memohon perlindungan kepada Tuhan dari segala bencana. Disebut
kebo-keboan karena masyarakat yang berperan dalam upacara dirias menyerupai
kerbau, yang berkaitan dengan kepercayaan masyarakat Using (suku asli

Banyuwangi) mengenai binatang yang menyatu dalam jiwa manusia. Sesuai dengan

23 Yuli Kartika Efendi, Umi Farida, Aktualisasi Nilai-nilai Pancasila dalam Upacara Adat Kebo-
keboan (Studi Kasus Upacara Kebo-keboan Alasmalang). Jurnal Ideas, Vol. 7, No. 3, 2021, hlm. 159-
163



20

nilai-nilai Pancasila, upacara adat kebo-keboan merupakan wujud dari nilai
ketuhanan. Sebagai wujud kemanusiaan, masyarakat desa juga tidak lupa berbagi atas
limpahan hasil panen. Upacara kebo-keboan juga mengizinkan masyarakat luar untuk
berpartisipasi dalam kegiatan. Pengambilan keputusan juga menjunjung nilai

permusyawaratan yang dilakukan hingga mencapai mufakat.

Ketujuh belas, jurnal yang ditulis oleh Hamiruddin dan Haslinda (2023)
membahas penerapan dakwah kultural dalam tradisi Marrimpa Salo di Desa Bua,
Sinjai. Tradisi ini berupa kegiatan menangkap ikan bersama di sungai yang dilakukan
setahun sekali sebagai ungkapan syukur setelah panen padi dan hasil tangkapan
nelayan. Seiring perkembangan zaman, pelaksanaannya mengalami penyesuaian,
yaitu mengganti praktik mantra dengan pembacaan doa agar selaras dengan ajaran
Islam. Dakwah kultural yang dilakukan secara bijak dan terbuka, serta didukung
peran para dai, membuat tradisi tetap lestari tanpa menyimpang dari nilai-nilai

Islam.??

Kedelapan belas, jurnal yang ditulis oleh Sri Suwartiningsih, Rendy H.
Abraham, Roberto Octavianus Cornelis Seba (2023).%° Dianalisis dengan teori

interaksi sosial dan tindakan sosial. Melalui kegiatan sedekah bumi yang dilakukan

24 Hamiruddin, Haslinda, Aktualisasi Dakwah Kultural Pada Tradisi Marrimpa Salo di Desa Bua
Kecamatan Tellulimpoe Kabupaten Sinjai. Jurnal Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol. 11, No.
2,2023, him. 219-231

23 Sri Suwartiningsih, Rendy H. Abraham, Roberto Octavianus Cornelis Seba, Sedekah Bumi (Earth
Charity) as a Means of Social Interaction Amongst Religious Communities in Kalimangli Subvillage,
Karang Tengah Village, Tuntang District. INFLUENCE: International Journal of Science Review, Vol.
5, No. 3, 2023, him. 154-162



21

dalam bentuk bersih-bersih jalan dan sungai dan pawai budaya, mempererat
hubungan Masyarakat dan membangkitkan aksi sosial. Dalam pelaksanaannya, warga
memiliki interaksi yang intensif, merasakan persatuan karena memiliki tujuan yang
sama untuk melestarikan kearifan lokal. Tradisi sedekah bumi menjadi media untuk
mempersatukan masyarakat dan media interaksi antarmasyarakat yang berbeda

agama.

Kesembilan belas, jurnal yang ditulis oleh S. Sulistiyoningsih, W. A. Rais,
Supana (2021).26 Penelitian kualitatif ini menggunakan pendekatan hermeneutika,
data yang digunakan merupakan hasil observasi dan wawancara. Sedekah bumi
memberikan dampak positif kepada masyarakat dengan meningkatkan rasa persatuan
dan solidaritas. Dalam nilai teologis, sedekah bumi memiliki makna berserah diri
kepada Tuhan, dan dalam nilai ekologis sedekah bumi merupakan upaya masyarakat
untuk menjaga kelestarian lingkungan. Masyarakat memiliki peran untuk menjaga

kelestarian budaya.

Kedua puluh, jurnal yang ditulis oleh Merina, Lelly Qodariah, Cahya
Adhitya Pratama (2023).?” Dalam pewarisan budaya terdapat tiga unsur yang perlu

diperhatikan. Pertama, budaya apa yang akan diwariskan. Kedua, proses transfer atau

26 S, Sulistiyoningsih, W. A. Rais, Supana, The Actualization of Religiousity and Community
Togetherness in Tawang Susukan Village, Semarang District in Tradition of Sedekah Bumi Merti Desa.
International Journal of Multicultural and Multireligious Understanding, Vol. 8, No. 9, September
2021, hlm. 363-370

27 Merina, Lelly Qodariah, Cahya Adhitya Pratama, The Sedekah Bumi Tradition as an Effort to
Improve Local Wisdom Education for Generations of The Nation. Riwayat: Educational Journal of
History and Humanities, Vol. 6, No. 2, 2023, hlm. 577-584



22

transmisi dengan imitasi, sosialisasi. Ketiga, cara transmisi berupa bimbingan orang
tua. Pendidikan berbasis budaya inklusif akan akan menjaga kebudayaan menjadi
media yang memiliki nilai dan norma. Pendidikan karakter berbasis budaya disertai

dengan implementasi yang baik akan membentuk karakter bangsa.

Skema 1.1 Tinjauan Literatur

Aktualisasi Religiusitas dalam Tradisi Babaritan

di Kampung Adat Kranggan

|
Aktualisasi Dalam Teori Sakralitas Solidaritas Sosial Ketahanan Budaya
Tradisi

Zulfah Khumaeroh M. Thoriqul HUd?

dkk. (2022), Mikhael Sl 20y, (e

Richard (2024), Yuli setiyavaakk
& Umi (2021),

Erwanda dkk.

SuCiLEletpel) (2023), Sri Rahayu

dkk. (2022), Merina
dkk. (2023)

(2024)

Hamiruddin &
Haslina (2023)

Sumber: Diolah Peneliti (2025)



Tabel 1.1 Perbandingan Penelitian Sejenis

23

Jenis Tinjauan Konsep/
No Judul Peneliti Pustaka Jenis Penelitian Persamaan Perbedaan
Teori
1 Adaptasi  Kebudayaan Islam | Joko Setiono, Alfi | Prosiding Seminar | Studi Pustaka dan | Teori Grounded | Membahas Perbedaan pada fokus
Jawa Dalam Tradisi Sedekah | Khoirun Nisa, Anik | Nasional UKM | triangulasi sumber mengenai penelitian dan metode yang
Bumi Puspitasari, Redita | Penalaran dan Riset sedekah bumi digunakan
Cahyani

2 Analisis Bentuk dan Fungsi | Sholikhul ~ Ni’am, | Jurnal Ilmu | Penelitian kualitatif | Analisis Membahas Penelitian ini berfokus pada
Sedekah ~ Bumi  di  Desa | Elis Puspitasari, | Humaniora, Vol. 7, | dengan pendekatan | interaktif mengenai bentuk dan fungsi sedekah
Pekuncen, Kecamatan | Hariyadi No. 2 fenomenologi sedekah bumi bumi.

Jatilawang, Kabupaten
Banyumas.

3 Dampak Tradisi Sedekah Bumi | Andi ~ Muhammad | Jurnal Iman | Penelitian lapangan | Konsep Membahas Penelitian ini berfokus pada
Terhadap  Kerukunan  Umat | Taufiq, Rifki | Spiritualitas, Vol. 3, | dengan metode | Solidaritas mengenai nilai-nilai kerukunan umat
Beragama di Blitar, Jawa Timur. | Rosyad, Dadang | No. 1 (2023) kualitatif sosial sedekah bumi beragama pada tradisi sedekah
Jurnal Iman dan Spiritualitas, Kuswana bumi

4 Tradisi Sesaji Rewanda dalam | Reny  Setiyowati, | Empirisma: Jurnal | Kualitatif deskriptif | Teori Sakralitas | Membahas Perbedaanya pada lokasi,
Perspektif  Sakralitas  dan | Luthfi Rahman, | Pemikiran dan Emile Durkheim | mengenai suatu | subjek, dan objek penelitian.
Profanitas Emile Durkheim Novi Liena | Kebudayaan Islam, tradisi  dengan

Anggraeni Vol. 33, No. 2 teori sakralitas
(2024)

5 Makna Sesaji Sedekah Bumi di | Ristiani, Much | Jurnal Artefak. Vol. | Kualitatif, Etnografi, Membahas Fokus penelitiannya pada
Desa  Triguno  Kecamatan | Arsyad Fardani, | 11, No. 1 (2024) pendekatan makna simbolik, | mengenai makna dari berbagai macam
Pucakwangi. Lovika Ardana etnosemantik etnosem sedekah bumi sesaji yang ada pada tradisi

Riswari sedekah bumi.

6 Kearifan Lokal dalam Praktik | Prayuga, Muhajir, | Takuana: Jurnal | Kualitatif etnografi, | Teori Membahas nilai | Perbedaannya pada fokus
Sosial-religius: Kajian Tradisi | Amrizal Pendidikan, sains, Interaksionisme | religius dan | penelitian, objek, subjek dan
Berateb Kampung Masyarakat dan humaniora, Simbolik sosial dalam | teori yang digunakan
Kuala Alam Vol.4, No.1 (2025) Herbert Mead tradisi




24

Jenis Tinjauan Konsep/
No Judul Peneliti Pustaka Jenis Penelitian Persamaan Perbedaan
Teori

7 Tradisi Sawur dalam Proses | M. Thoriqul Huda, | Indonesian Journal | Kualitatif dan | Teori Sakral dan | Persamaannya Perbedaannya terdapat pada
Pemakaman Jenazah | Adinda  Maharani | of Humanities and | analisis hermeneutik | Profan  Emile | adalah lokasi, subjek, dan objek
Masyarakat ~ Islam  dalam | Laila Putri Warma, | Social Sciences, Vol. Durkheim penelitian  ini | penelitian.  Penelitian  ini
Perspektif Teori Sakral dan | dan Nur Maria | 4, (2023) menggunakan membahas mengenai tradisi
Profan Emile Durkheim Setyorini teori sakral dan | pemakaman

profan

8 Interaksi Manusia dan Alam | Erwanda, V. Indah | Dimensia:  Jurnal | Metode  kualitatif | Teori Membahas Perbedaan pada fokus
Pada Tradisi Sedekah Bumi di | Sri Pinasti, Sasiana | Kajian  Sosiologi, | dengan pendekatan | fungsionalisme | mengenai tradisi | penelitian
Japon Blora. Gilar Aprinatika Vol. 12, No. 2 | etnografi struktural, teori | sedekah bumi

(2023) budaya

9 Kearifan Lokal Tradisi Sedekah | Moh. Rizki | Jurnal Pendidikan | Penelitian dengan | Nilai kearifan | Membahas Penelitian ini berfokus pada
Bumi  dalam  Pembentukan | Maulana,  Shintia | Sosial metode studi | lokal dan nilai | mengenai tradisi | makna simbol dan nilai-nilai
Karakter Masyarakat Dibee | Ananda Polisya, Siti | Keberagaman, Vol. | pustaka pancasila sedekah bumi Pancasila yang terkandung
Lamongan. Nur Qoimah, Anang | 9, No. 2 (2022) dalam tradisi sedekah bumi

Dony Irawan

10 Tradisi Sedekah Bumi sebagai | Jessica Pramesti | Jurnal Sejarah, | Kualitatif Teori deep | Membahas Fokus penelitiannya pada
Kearifan Lokal pada | Pranoto, Marselius | Pendidikan, dan ecology, mengenai pemaknaan rasa syukur pada
Masyarakat  Jawa  Pesisir: | Sampe Tondok Humaniora, Vol. 8, pemaknaan rasa | sedekah bumi tradisi sedekah bumi
Eksplorasi  Relasi  Manusia- No. 2 (2024) syukur
Alam Melalui Konstruk
Psikologi  Kebersyukuran dan
Paradigma Ekosentrisme.

11 Interelasi  Nilai Jawa dan | Muh Ganesa, Tri | Jurnal Program | Kualitatif deskriptif | Konsep nilai | Membahas Fokus penelitiannya pada
Buddhisme  dalam  Tradisi | Yatno, Sudarto Studi PGMI, Vol. | dan model analisis | religius dan | mengenai nilai-nilai  buddhis  yang
Sedekah Bumi di Desa Ngawen 10, No. 4 (2023) interaktif budaya sedekah bumi terkandung  dalam  tradisi
Kecamatan Cluwak Kabupaten sedekah bumi
Pati Jawa Tengah.

12 Sedekah Bumi: Model | Nikmah Jurnal  Penelitian, | Kualitatif deskriptif | Teori resiliensi | Membahas Perbedaan pada fokus
Kebersyukuran dan Resiliensi | Rochmawati, Vol. 15, No. 1 | dengan pendekatan | dan teori | mengenai penelitian
Komunitas Pada Masyarakat | Mizano Liongga | (2021) fenomenologi kebersyukuran sedekah bumi

Pesisir Utara Jawa Tengah.




25

Jenis Tinjauan Konsep/
No Judul Peneliti Pustaka Jenis Penelitian Persamaan Perbedaan
Teori
Alhasan,
Mukhammad Syafi’i
13 Pengaruh Globalisasi Terhadap | Sri Rahayu, | Jurnal PEKAN, Vol. | Kuantitatif Eksistensi Membahas Perbedaannya pada metode
Eksistensi Sedekah Bumi Pada | Muhammad Mona | 7, No. 2 (2022) deskriptif, tradisi mengenai dan fokus penelitiannya pada
Masyarakat  Sunda  Pekon | Adha, Devi Sutrisno pengumpulan  data sedekah bumi pengaruh globalisasi terhadap
Merbau. Putri dengan cara eksistensi  sedekah  bumi
observasi dan Masyarakat sunda pekon
angket
14 Aktualisasi  Nilai  Religiusitas | Zulfah Khumaeroh, | NUSANTARAJurn | Kuantitatif Teori Tindakan | Membahas Perbedaannya pada objek
dalam  Upacara Ngasa di | Sulyana Dadan, Elis | al [lmu Pengetahuan | deskriptif, Sosial mengenai penelitian dan teori yang
Kampung Jalawastu Kabupaten | Puspitasari Sosial, Vol. 9, No. 4 | pengumpulan data aktualisasi digunakan
Brebes. (2022) dengan  purposive religiusitas
sampling
15 Tongkonan Sebagai Aktualisasi | Mikhael Richard Relinesia: Jurnal | Penelitian kualitatif | Moderasi Membahas Objek penelitian ini adalah
Budaya Dalam  Keragaman Kajian Agama dan | dengan metode | beragama dan | mengenai rumah adat Toraja
Agama Modern di Toraja Multikultural kajian pustaka nilai-nilai aktualisasi
Indonesia (2024) kearifan lokal religiusitas
16 Aktualisasi  Nilai-nilai Dalam | Yuli Kartika Efendi, | Jurnal Ideas, Vol. 7, | Penelitian kualitatif | Aktualisasi nilai | Membahas Perbedaannya pada objek
Upacara Adat Kebo-keboan | Umi Farida No. 3 (2021) deskriptif mengenai penelitian yang membahas
(Studi  Kasus Upacara Adat aktualisasi nilai | upacara kebo-keboan
Kebo-keboan Alasmalang)
17 Aktualisasi  Dakwah Kultural | Hamiruddin, Jurnal ~ Al-Idarah: | Penelitian kualitatif | Dakwah Membahas Perbedaan objek penelitian
Pada Tradisi Marrimpa Salo Di | Haslinda Jurnal Manajemen | deskriptif kultural, nilai- | mengenai
Desa Bua Kecamatan Dakwah, Vol. 11, nilai dakwah aktualisasi
Tellulimpoe Kabupaten Sinjai. No. 2 (2023)
18 Sedekah Bumi (Earth Charity) | Sri  Suwartiningsih, | INFLUENCE: Kualitatif deskriptif | Teori tindakan | Membahas Perbedaan pada fokus
as a Means of Social Interaction | Rendy H. Abraham, | International Journal sosial mengenai penelitian

Amongst Religious Communities
in  Kalimangli  Subvillage,

Roberto Octavianus
Cornelis Seba

of Science Review,
Vol. 5, No. 3 (2023)

sedekah bumi




26

Jenis Tinjauan Konsep/
No Judul Peneliti Pustaka Jenis Penelitian Persamaan Perbedaan
Teori
Karang Tengah Village, Tuntang
District.
19 The Actualization of Religiousity | S. sulistiyoningsih, | International Journal | Kualitatif Kajian budaya | Membahas Perbedaannya pada objek
and Community Togetherness in | W.A. Rais, Supana of Multicultural and | hermeneutika kearifan lokal, mengenai penelitian
Tawang  Susukan Village, Multireligious B ] | sedekah  bumi
Semarang District in Tradition Understanding, Vol. nilai ~ sosiologi, | dan aktualisasi
of Sedekah Bumi Merti Desa. 8, No. 9 (2021) teologis,  dan | religjusitas
ekologis
20 The Sedekah Bumi Tradition as | Merina, Lelly | Riwayat: Kualitatif  dengan | Pendidikan Membahas Fokus penelitian ini nilai-nilai
an Effort to Improve Local | Qodariah,  Cahya | Educational Journal | pendekatan  studi | karakter dan | mengenai moral yang terkandung dalam
Wisdom Education for | Adhitya Pratama of History and | pustaka nilai dalam | sedekah bumi tradisi sedekah bumi dan
Generations of The Nation. Humanities, Vol. 6, tradisi dikaitkan dengan pendidikan
No. 2 (2023) karakter

Sumber: Diolah Peneliti (2025)




27

1.6 Kerangka Konseptual

1.6.1 Religiusitas

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), religiusitas diartikan
sebagai pengabdian atau kesalehan terhadap agama®. Konsep ini memiliki dua
ciri utama. Pertama, religiusitas berakar pada doktrin atau ajaran agama tertentu,
di mana kehidupan manusia diarahkan oleh prinsip-prinsip yang diyakini berasal
dari Tuhan. Kedua, religiusitas diwujudkan melalui metode atau praktik ibadah
yang diajarkan oleh lembaga keagamaan, sehingga menjadi panduan dalam

menjalani kehidupan sehari-hari.?

Menurut Koenig, religiusitas merupakan sistem terorganisir yang

mencakup keyakinan, praktik, dan ritual dalam masyarakat.*

Religiusitas
mengikat individu ke dalam komunitas moral yang mempunyai keyakinan dan
praktik yang sama. Durkheim menjelaskan bahwa religiusitas merupakan bentuk
dari ekspresi sosial yang terjadi dari kesadaran kolektif masyarakat. Kepatuhan

terhadap norma, ritual keagamaan yang dihormati bersama merupakan cerminan

religiusitas yang memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas sosial.

28 Kamus Besar Bahasa Indonesia
? Yulmaida Amir, Diah Rini Lesmawati, Religiusitas dan Spiritualitas: Konsep yang sama atau
Berbeda. Jurnal Ilmiah Penelitian Psikologi: Kajian Empiris & Non Empiris. Vol. 2, No. 2, 2016, hlm.

72

30 Bambang Suryahadi. RELIGIUSITAS Konsep Pengukuran, dan Implementasi di Indonesia (Jakarta:
Bibliosmia Karya Indonesia, 2021), hlm.11



28

Aktualisasi religiusitas sendiri berarti mewujudkan nilai-nilai keagamaan
dalam bentuk nyata sesuai dengan ajaran dan kepercayaan yang dianut. Salah
satu contohnya dapat ditemukan dalam tradisi babaritan di Kampung Adat
Kranggan. Tradisi ini bukan sekadar kebiasaan sosial, tetapi juga memuat unsur
kepercayaan yang telah dianut masyarakat sejak lama. Berdasarkan sejarahnya,
pelaksanaan babaritan dipengaruhi oleh ajaran agama atau sistem kepercayaan
tertentu, sehingga tradisi ini menjadi wujud nyata dari religiusitas yang

terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat setempat.

1.6.2 Tradisi

Seperti dijelaskan Soekanto, tradisi merupakan pola perilaku atau
kepercayaan yang telah membentuk bagian integral dari budaya suatu
masyarakat, sehingga menjadi adat istiadat yang diwariskan secara turun-
temurun®' Tradisi ini banyak diteruskan melalui ritual atau acara adat sebagai
bentuk pengingat untuk anggota masyarakat tentang nilai dan norma yang ada
dalam sebuah tradisi. Tradisi menjadi bagian penting dari budaya yang tetap
terjaga dengan tetap mempertahankan nilai-nilai yang ada sejak awal sebuah

tradisi muncul.

31 Soerjono Soekanto. Sosiologi Suatu Pengantar. (Jakarta: Rajawali Pers, 2006)



29

Kebudayaan dalam masyarakat dilahirkan oleh tradisi. Terdapat tiga

bentuk kebudayaan yang dihasilkan dari tradisi, yakni:*?

1. Kebudayaan sebagai sesuatu kumpulan dari hasil pemikiran,
nilai-nilai, norma-norma, peraturan (ideas).

2. Kebudayaan sebagai kumpulan aktivitas dan tindakan manusia
yang teratur dalam masyarakat (activities).

3. Kebudayaan sebagai sesuatu yang diciptakan atau hasil karya

manusia secara nyata (artifact).

Suatu tradisi memiliki fungsi bagi masyarakat, antara lain:*

a. Tradisi merupakan suatu pedoman adat kebiasaan yang diwariskan.
Letaknya sebagai pedoman atau aturan kebiasaan yang diwariskan secara
turun-temurun, yang menjadi acuan masyarakat dalam bertindak,
berperilaku, dan menjaga nilai-nilai budaya yang telah ada sejak leluhur.
Tradisi juga berfungsi sebagai sistem nilai dan kepercayaan yang terus
dibawa dari satu generasi ke generasi berikutnya, memperkuat identitas
budaya dan memelihara kesinambungan sosial dalam masyarakat.

b. Tradisi merujuk pada pengakuan dan penerimaan mengenai norma,

keyakinan, serta lembaga yang ada dan diperlukan pembenaran untuk dapat

32 Mattulada. Kebudayaan, Kemanusiaan, dan Lingkungan Hidup. (Hasanuddin University Press.
1997), him. 1
33 Piotr Sztompka. Sosiologi Perubahan Sosial. (Jakarta: Prenada Media Grup, 2007), him. 74-75



30

mengikat para anggotanya. Tradisi berfungsi sebagai sumber legitimasi,
meskipun terdapat risiko paradoks di mana suatu perilaku dilakukan hanya
karena orang lain melakukan hal yang sama sebelumnya, atau keyakinan
yang diterima hanya karena sudah diterima sebelumnya.

c. Tradisi memberikan tanda yang kuat identitas kolektif memperkuat dan
memperkuat rasa kesetiaan pada pandangan yang dimiliki terhadap negara,
masyarakat dan kelompok. Contoh utamanya seperti lagu, bendera,
lambang, mitologi, dan ritual bersama. Tradisi nasional selalu terkait
dengan peristiwa masa lalu dan berguna untuk memelihara persatuan
bangsa.

d. Membantu menyediakan tempat untuk melepaskan diri dari situasi yang
tidak menyenangkan dalam kehidupan modern. Sebuah tradisi yag
mengingatkan pada masa lalu yang lebih bahagia dan mewakili sumber

kebanggan alternatif ketika masyarakat menghadapi krisis.

1.6.3 Sakralitas Berdasarkan Emile Durkheim

Emile Durkheim memandang agama sebagai fenomena sosial yang
memiliki peran penting dalam kehidupan masyarakat. Ia menjelaskan agama
sebagai sistem kepercayaan yang terorganisir dan berkaitan dengan hal-hal yang
dianggap kudus atau sakral. Menurut Durkheim, terdapat dua unsur utama yang

menjadi syarat agar sesuatu dapat dikategorikan sebagai agama: pertama, adanya



31

sifat suci atau sakral; kedua, praktik ritual yang dilakukan secara teratur oleh

penganutnya. 34

Agama berfungsi untuk membedakan antara hal-hal yang sakral dan yang
bersifat duniawi atau profan. Hal yang sakral dipandang memiliki kedudukan
lebih tinggi, penuh wibawa, dan layak dihormati, sedangkan yang profan
merupakan bagian dari kehidupan sehari-hari yang biasa dan tidak menuntut rasa
hormat khusus. Sikap penghormatan terhadap simbol-simbol sakral
mencerminkan rasa hormat dan kesadaran akan nilai-nilai luhur yang terkandung

dalam kepercayaan tersebut. *>

Sakralitas bukan sifat yang melekat secara alamiah melainkan karena
dianggap istimewa, dihormati, dan suci yang diberikan oleh masyarakat melalui
representasi kolektif, ritual, dan kepercayaan bersama. Sakralitas dianggap
memiliki kekuatan moral dan simbolik bagi kelompok sosial. Sesuatu menjadi
sakral karena masyarakat memberi makna khusus dan menjadikannya simbol
solidaritas. Melalui yang sakral, anggota masyarakat menegaskan kepatuhan,

keterikatan, dan solidaritas terhadap komunitas komunal mereka.>°

3% Ambo Upe. Tradisi Aliran dalam Sosiologi dari Positivistik ke Post Positivistik. (Depok: Rajawali
Pers, 2017), hlm. 105
35 Thomas F. O’dea, Sosiologi Agama: Suatu Pengenalan Awal. (Jakarta: PT Rajagrafindo Persada,

1994),

him. 36

3¢ Emile Durkheim, The Elementary Forms of The Religious Life (New York: Free Press, 1955), hal.

52-56



32

Durkheim menekankan bahwa fokus agama adalah pada hal-hal sakral
karena pengaruhnya mampu membentuk norma, memelihara keteraturan sosial,
dan menentukan kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. Sementara itu,
hal-hal profan hanyalah cerminan kehidupan rutin individu dan memiliki dampak
yang terbatas terhadap tatanan sosial. Dengan demikian, agama tidak sekadar
soal kepercayaan pribadi, tetapi juga menjadi instrumen penting dalam menjaga

integrasi dan stabilitas masyarakat.’’

Dalam masyarakat tradisional, hubungan antara agama dan masyarakat
terlihat dalam hal ritual. Agama memiliki peran dalam kesadaran kolektif yang
membentuk kesatuan masyarakat yang taat kepada kepercayaan dan pendapat
bersama. Agama berperan dalam fungsinya sebagai penguatan solidaritas dan
alat integrasi masyarakat, yang terlihat dari ketaatan manusia terhadap agama
yang ditekankan melalui praktik ritual. Pada masyarakat modern juga tidak
menghilangkan sifat kudus, yang terlihat dari masyarakat yang memberikan rasa
hormat dan perasaan tidak mempersalahkan kepada moralitas rasionalnya.’®
Perspektif ini melihat aktualisasi religiusitas sebagai bentuk pemikiran Durkheim
mengenai agama sebagai fenomena sosial yang mengikat masyarakat melalui

kepercayaan dan praktik ritual.

37 Kamiruddin, Fungsi Sosiologi Agama: (Studi Profan dan Sakral Menurut Emile Durkheim). Media
Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, Vol. 3, No. 2. hIm. 164-165
38 Ambo Upe, Tradisi Aliran dalam Sosiologi dari Positivistik ke Post Positivistik, him. 107



33

1.6.4 Teori Interpretatif Simbolik

Agama bagi Geertz merupakan sebagai nilai-nilai budaya, di mana ia
melihat nilai-nilai tersebut ada dalam suatu kumpulan makna. Dengan
kumpulan  makna tersebut, masing-masing individu menafsirkan
pengalamannya dan mengatur tingkah lakunya. Dengan nilai-nilai tersebut
pelaku dapat mendefinisikan dunia dan pedoman apa yang akan
digunakannya.’* Geertz menjelaskan kepercayaan memunculkan nilai
kebenaran secara intelektual dan mendorong adanya komitmen secara
emosional. Hal ini dikarenakan objek tersebut menjanjikan adanya rasa aman
yang dirumuskan dalam bentuk apa pun, seperti Sang Pencipta. Objek tersebut
terpisah dari hal duniawi yang dipercaya oleh akal manusia, namun dianggap
memiliki implikasi yang luas yang menentukan arah perilaku manusia.*’
Kepercayaan menjadi masuk akan karena antara pandangan dan gaya hidup
telah disepakati dan dikaitkan dengan struktur realitas. Selain itu terdapat
keselarasan yang mendasar dan sederhana di dalamnya, sehingga melengkapi

dan saling memberi makna satu dengan yang lain.*!

Dalam pendekatan interpretatif simbolik Clifford Geertz, budaya
dipahami sebagai ekspresi dari pola-pola makna yang diwujudkan melalui

berbagai bentuk simbol. Geertz mendefinisikan budaya sebagai suatu sistem

3 Geertz, Kebudayaan dan Agama, him.51
40 Geertz, The Interpretation of Cultures, hlm. 126
4 Ibid, hlm.129



34

makna simbolik yang digunakan oleh manusia untuk mengungkapkan
kesadaran mereka tentang dunia serta cara mereka menjalani dan
menafsirkannya. Segala sesuatu yang mampu menyampaikan pemikiran atau
makna kepada individu baik dalam bentuk benda, tindakan, peristiwa, kualitas,
maupun relasi dapat berfungsi sebagai simbol. Dengan demikian, simbol tidak
hanya merepresentasikan realitas, tetapi juga membentuk pemahaman dan
praktik sosial dalam kehidupan sehari-hari. Geertz menyadari bahwa simbol
dalam ritual mengandung lapisan makna yang ditangkap dan dimaknai bersama

oleh komunitas**

42 Ibid, him.89



1.7 Hubungan Antar Konsep

Aktualisasi Religiusitas dalam
Tradisi Babaritan

v
Teori Sakralitas
Emile Durkheim

Sakral

Pro

fan

Kesadaran Kolektif

Pemeliharaan
Solidaritas Sosial

Sumber: Diolah Peneliti (2025)

35

Religiusitas diwujudkan melalui praktik sosial budaya berupa babaritan yang

menjadi media ungkapan nilai-nilai religiusitas masyarakat secara kolektif yang

dianalisis menggunakan teori sakralitas Emile Durkheim yang membedakannya

menjadi dua hal, yang sakral dan yang profan. Simbol sakral merujuk pada hal-hal yang

dianggap suci dan dihormati. Dalam tradisi babaritan di antaranya doa bersama, sesaji,

leluhur, tempat dan waktu pelaksanaan, dan kokolot. Sementara simbol profan merujuk



36

pada aktivitas sehari-hari yang bersifat duniawi, seperti gotong royong dan makan

bersama. Simbol profan yang mengikat kebersamaan di masyarakat.

Interaksi pada tradisi babaritan antara simbol sakral dan simbol profan
melahirkan kesadaran kolektif. Melalui babaritan individu bertindak sebagai bagian
dari kesatuan sosial. Kesadaran kolektif masyarakat membuat tradisi babaritan terus
dilakukan oleh masyarakat sehingga menjadi pemelihara solidaritas sosial. Babaritan
bukan hanya bermakna spiritual tetapi juga mereproduksi dan mempertahankan

solidaritas sosial.

1.8 Metodologi Penelitian

1.8.1 Pendekatan Penelitian

Penelitian ini dilakukan menggunakan metode penelitian kualitatif
dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Menurut Creswell, penelitian kualitatif
merupakan jenis penelitian yang menggali dan memahami makna bagaimana
persoalan sosial memengaruhi beberapa individu atau kelompok.* Penelitian
kualitatif menghasilkan data penelitian yang tidak dapat diukur secara kuantitatif,
temuannya menunjukkan kehidupan masyarakat, sejarah, tingkah laku,
fungsionalisasi organisasi, dan hubungan kekerabatan.** Penelitian kualitatif

bertujuan untuk menjelaskan fenomena sedalam mungkin dan tidak memerlukan

43 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. (Yogyakarta:
Pustaka Belajar, 2014), hlm. 4

4 M. Djunaidi Ghony dan Fauzan Almanshur. “Metode Penelitian Kualitatif”. (Yogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2020), hlm. 25



37

sampling dalam jumlah besar, yang dinyatakan dalam bentuk kata, kalimat,

narasi dan gambar yang bisa menjelaskan fenomena yang diteliti.

Penelitian kualitatif akan memaparkan secara rinci dan mendalam untuk
menggambarkan suatu gejala dan peristiwa. Dengan demikian, penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif untuk memberikan penjelasan mendalam
mengenai tradisi babaritan, proses persiapan sampai dengan pelaksanaannya
serta bagaimana aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan di Kampung Adat

Kranggan.

1.8.2 Subjek Penelitian

Subjek atau informan dalam penelitian adalah salah satu elemen yang
sangat penting. Subjek penelitian mencakup semua entitas yang dapat
memberikan informasi atau menjelaskan fenomena yang sedang diteliti oleh
peneliti, sehingga data yang diperoleh menjadi referensi untuk penelitian.*’
Subjek penelitian ini adalah warga Kranggan yang terdiri dari sesepuh, individu
yang menjalankan tradisi babaritan, dan warga sekitar yang mengamati dan

melaksanakan tradisi babaritan.

45 Muhammad Idrus. “Metodologi Penelitian Ilmu Sosial”. (Yogyakarta: PT. Gelora Aksara Pratama,
2005), hlm. 90-91.



38

Tabel 1.2 Subjek Penelitian

Nama Usia Status
Pak Musa 34 tahun Warga
Pak Neman 53 tahun Warga
Bu Inah 36 tahun Warga
Abah Suta 67 tahun Sesepuh
Abah Kisan 70 tahun Sesepuh

1.8.3 Peran Peneliti

Dalam penelitian ini, peneliti berperan mengumpulkan data dan informasi
melalui wawancara, observasi, data sekunder, dan kemudian menganalisis data
yang diperoleh dari informan. Peneliti juga ikut hadir dan mengikuti rangkaian
acara tradisi babaritan. Partisipasi langsung oleh peneliti memastikan keakuratan

dan validitas data yang diperoleh.

1.8.4 Lokasi dan Waktu Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di Kampung Adat Kranggan, Kelurahan
Jatirangga, Kecamatan Jatisampurna, Kota Bekasi. Kampung Adat Kranggan
terletak di pinggiran Bekasi dan perkotaan yang modern. Kranggan merupakan
lingkungan yang masih menjalankan tradisi babaritan di tengah modernisasi.

Waktu penelitian dimulai dari bulan Januari sampai Juni 2025.



39

1.8.5 Teknik Pengumpulan Data

a. Observasi
Observasi adalah teknik untuk mengumpulkan informasi secara langsung
dengan cara mengamati fenomena, kejadian, perilaku, atau objek yang
menjadi fokus penelitian. Observasi memungkinkan peneliti memperoleh
data yang nyata, alami, dan kontekstual. Dalam penelitian ini, peneliti
melakukan observasi di lokasi kampung kranggan dan mengamati proses
kegiatan babaritan dan tempat-tempat yang dijadikan wadah untuk
tradisi.

b. Wawancara
Wawancara adalah teknik untuk mengumpulkan data dan informasi
dengan tindakan komunikasi antara peneliti dengan subjek yang akan
diteliti. Teknik ini digunakan untuk mendapatkan informasi yang
mendalam.*® Peneliti mengajukan pertanyaan secara langsung kepada
tokoh adat juga warga Kampung Adat Kranggan.

c¢. Dokumentasi
Dokumentasi merupakan cara pengumpulan data dengan mencatat data-
data yang sudah ada melalui dokumen-dokumen. Menurut Sugiyono
dokumen adalah catatan peristiwa yang sudah berlalu. Data dokumentasi

merupakan data sekunder, bukan didapatkan langsung dari pihak

4 Op. Cit. him. 165-175



40

pertama.*” Teknik pengumpulan data yang diambil secara langsung atau
melalui media seperti buku, tulisan, dan gambar sebagai tambahan

informasi yang mendukung penelitian.

1.8.6 Triangulasi Data

Triangulasi berasal dari kata “triangle” (segitiga), yang melambangkan
penguatan informasi dari berbagai sisi. Dengan triangulasi, peneliti tidak hanya
bergantung pada satu sumber atau metode, tetapi mengonfirmasi temuan dari
sudut pandang berbeda sehingga hasil penelitian lebih kredibel.*® Temuan dapat
dikuatkan dengan kekuatan data lain, sehingga meningkatkan validitas dan
reliabilitas serta mengurangi risiko bias. Metode triangulasi data bisa melalui

wawancara, observasi, serta studi pustaka terkait.

1.9 Sistematika Penulisan

Penelitian ini disusun menjadi lima bab, yang terdiri dari bab pertama
pendahuluan, bab kedua setting sosial dan lokasi, bab ketiga berisi temuan
penelitian, bab keempat berupa analisis, dan bab kelima sebagai kesimpulan.

Berikut adalah sistematika penulisan penelitian:

47 Sugiyono. “Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”. (Bandung: Alfabeta, 2013) hlm.
240
8 Ibid, hlm. 154



41

BAB I: Pada bab ini berisikan latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan
penelitian, manfaat penelitian, tinjauan literatur sejenis, kerangka konseptual,

metodologi penelitian, dan sistematika penulisan.

BAB II: Pada bab ini menjelaskan profil sosial wilayah Kampung Adat

Kranggan

BAB III: Pada bab ini menjelaskan hasil temuan lapangan dari tradisi
babaritan berupa sejarah, proses pelaksanaan, keterlibatan masyarakat, dan

nilai-nilai dalam tradisi tersebut.

BAB 1V: Pada bab ini menjelaskan aktualisasi religiusitas tradisi babaritan,
tradisi babaritan sebagai praktik sosial sakral, cerminan kesadaran kolektif, dan
mekanisme pemeliharaan solidaritas sosial. Serta makna simbol dalam tradisi

babaritan.

BAB V: Pada bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang dilakukan

oleh peneliti dan juga saran dari peneiti tentang penelitian yang dilakukan.



