
 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang 

Pada masa kontemporer, masyarakat menghadapi perubahan yang sangat 

cepat dan mendasar dalam berbagai dimensi kehidupan. Perkembangan teknologi, 

arus globalisasi, serta dinamika sosial yang terus bergerak telah mengubah cara 

manusia berpikir, bersikap, dan berinteraksi. Kehidupan modern menawarkan 

kemudahan dan efisiensi, namun di sisi lain turut menggeser pola hidup, sistem nilai, 

serta pandangan dunia masyarakat. Cara berpikir yang rasional dan berbasis ilmu 

pengetahuan semakin dominan, menggantikan sebagian cara pandang tradisional 

yang sebelumnya kuat dipengaruhi oleh nilai-nilai religius dan kearifan lokal. 

Masuknya modernisasi dan globalisasi ke dalam masyarakat yang masih memegang 

teguh adat dan budaya menuntut adanya sikap selektif. Masyarakat tidak sekedar 

menerima perubahan, tetapi juga melakukan penyaringan dan penyesuaian agar nilai-

nilai budaya tetap terjaga tanpa menutup diri dari perkembangan zaman. Proses 

adaptasi ini menjadi strategi penting untuk mempertahankan identitas budaya di 

tengah derasnya pengaruh luar. 1 Indonesia sebagai negara kepulauan memiliki 

kekhasan tersendiri karena dihuni oleh masyarakat yang sangat beragam. 

Keanekaragaman tersebut tercermin dari banyaknya kelompok etnis, suku bangsa, 

 
1 Tati Sulastri, Eksistensi Nilai-nilai Kearifan Lokal Tradisi Mendeman Rumah Panggung dan Peran 

Elite dalam Mempertahankannya di Tengah Arus Modernisasi, hlm.1 



2 
 

 
 

ras, serta bahasa yang tersebar di wilayah yang luas. Setiap kelompok memiliki ciri, 

kebiasaan, dan sistem nilai yang berbeda, sehingga membentuk  kebudayaan yang 

kaya dan unik. Keragaman ini lahir dari interaksi panjang antara manusia dengan 

lingkungan, sejarah, serta pengaruh sosial yang berkembang di masyarakat.2 

Budaya pada hakikatnya merupakan gambaran menyeluruh tentang cara 

hidup manusia, mencakup pola berpikir, perasaan, keyakinan, dan perilaku yang 

dianggap pantas oleh suatu komunitas. Kebudayaan tidak bersifat statis, melainkan 

terus dibentuk melalui proses penciptaan, penafsiran, dan pengulangan perilaku 

sosial. Nilai-nilai budaya tersebut diwariskan dari generasi ke generasi melalui tradisi, 

kebiasaan, dan praktik kehidupan sehari-hari yang berakar dari pengalaman leluhur.3 

Setiap daerah memiliki karakter budaya yang khas, terbentuk dari kondisi geografis, 

sosial, dan historis yang berbeda-beda. Proses belajar dan perilaku masyarakat 

setempat melahirkan nilai-nilai lokal yang tumbuh secara alami. Wujud kebudayaan 

lokal seperti rumah adat, upacara tradisional, busana daerah, alat musik dan lagu 

tradisional, serta tarian daerah tidak hanya berfungsi sebagai simbol identitas, tetapi 

juga mengandung nilai-nilai sosial yang menjadi pedoman hidup masyarakat. Nilai-

nilai inilah yang perlu dipahami, dijaga, dan diterapkan agar kekayaan budaya bangsa 

tetap lestari di tengah arus perubahan zaman. 

 
2 Evi Dwi Lestari, Agus Sastrawan Noor, Andang Firmansyah, Tradisi Sedekah Bumi dalam 

Pelestarian Budaya Lokal di Dusun Wonosari Desa Tebang Kacang, hlm.1 
3 Syaiful Sagala, Memahami Organisasi Pendidikan: Budaya dan Reinventing Organisasi Pendidikan, 

(Bandung: Alfabeta, 2013), hlm.111 



3 
 

 
 

Di berbagai daerah, banyak komunitas yang tetap berpegang pada tradisi 

mereka di tengah arus modernisasi seperti masyarakat Bali. Di tengah modernitas dan 

tingkat pariwisata yang tinggi, masyarakat Bali dapat tetap mempertahankan tradisi 

yang ada dengan beradaptasi dengan tantangan tersebut melalui konsep pariwisata 

berbasis budaya. Selain itu, agama dan ritual-ritual yang mereka lakukan merupakan 

dasar dalam menjaga keutuhan budaya Bali serta membantu masyarakatnya dalam 

menghadapi perubahan tanpa kehilangan identitasnya.4 Salah satu tradisi yang hingga 

saat ini masih dipertahankan khususnya di Pulau Jawa adalah sedekah bumi. Tradisi 

ini merupakan bentuk ungkapan rasa syukur masyarakat kepada alam atas hasil 

pertanian yang diperoleh, terutama pada masyarakat agraris. Pelaksanaannya 

biasanya dirangkai dengan kegiatan kebersamaan, seperti pesta rakyat yang digelar di 

balai desa atau lokasi-lokasi yang dianggap memiliki nilai sakral.  

Penelitian terdahulu yang dilakukan Sri Rahayu, dkk menunjukkan bahwa 

pelaksanaan sedekah bumi di Pekon Merbau masih tetap dilakukan oleh 

masyarakatnya hingga saat ini akan tetapi eksistensinya menurun. Tradisi sedekah 

bumi hanya sebatas formalitas tanpa adanya partisipasi aktif dan melunturnya nilai-

nilai yang ada pada pelaksanaan sedekah bumi masyarakat Pekon Merbau. Hal ini 

merupakan pengaruh dari globalisasi yang merubah orientasi budaya masyarakat dan 

melemahkan fungsi ritual sebagai pembentuk kesadaran kolektif dan solidaritas 

 
4 Ni Putu Ayu Desi Wulandari, Ritual dan Identitas: Peran Agama dalam Pelestarian Budaya Bali. 

Jurnal Penelitian Agama dan Kebudayaan, Vol. 2, No.2, 2024, hlm. 173 



4 
 

 
 

sosial.5 Berbeda dengan di Pekon Merbau, terdapat daerah yang masih 

mempertahankan tradisinya ditengah modernisasi serta globalisasi.  

Di Jawa Barat, tepatnya di Kota Bekasi yang juga mengalami kemajuan 

pembangunan karena berbatasan dan menjadi penyangga provinsi Jakarta, terdapat 

sebuah kampung yang memiliki daya tarik dan belum terlalu dikenal banyak orang di 

luar sana, bernama Kampung Adat Kranggan. Kampung Adat Kranggan merupakan 

salah satu daerah yang masih mempertahankan tradisi sedekah bumi di tengah 

masyarakatnya yang sebagian besar mata pencahariannya tidak lagi mengandalkan 

hasil bumi. Sedekah bumi atau masyarakat Kranggan biasa menyebutnya babaritan 

merupakan bagian dari kehidupan masyarakat Kampung Adat Kranggan, baik dalam 

aspek keagamaan, sosial, dan budaya. Melalui babaritan, masyarakat menunjukkan 

keyakinan spiritual mereka akan keberadaan leluhur yang dipercaya melindungi dan 

mengawasi kehidupan keturunannya. Partisipasi masyarakat dalam babaritan juga 

dapat merekatkan hubungan masyarakat sekitar. Melalui interaksi yang terjalin 

mempererat solidaritas dan menciptakan lingkungan yang rukun dan damai. Sebagai 

fenomena sosial religius, babaritan memiliki makna yang lebih dari sekedar tradisi. 

Babaritan menjadi salah satu upaya untuk menjaga tatanan kehidupan masyarakat. 

 
5 Sri Rahayu, Muhammad Mona Adha, Devi Sutrisno Putri, Pengaruh Globalisasi Terhadap Eksistensi 

Sedekah Bumi Pada Masyarakat Sunda Pekon Merbau. Jurnal Pekan, Vol. 7, No. 2, 2022, hlm. 114-

125 

 



5 
 

 
 

Tradisi babaritan membantu menjaga hubungan dengan alam, solidaritas sosial, dan 

memperkuat identitas budaya masyarakat. 

Selain sebagai praktik sosial dan religius yang berfungsi menjaga solidaritas, 

tradisi babaritan juga dapat sebagai sistem simbol yang sarat makna. Dalam konteks 

ini, pendekatan interpretatif simbolik Clifford Geertz menjadi relevan untuk 

memahami bagaimana simbol-simbol dalam tradisi babaritan dimaknai dan dihidupi 

oleh masyarakat Kampung Adat Kranggan. Geertz memandang kebudayaan sebagai 

“jaring-jaring makna” (webs of meaning) yang dipintal manusia sendiri, di mana 

simbol-simbol berfungsi sebagai medium untuk mengekspresikan, mempertahankan, 

dan mewariskan pandangan hidup suatu komunitas. Dengan demikian, ritual bukan 

sekedar rangkaian tindakan seremonial, melainkan teks budaya yang dapat “dibaca” 

untuk memahami cara masyarakat menafsirkan realitas sosial dan religiusnya.6 

Melalui simbol-simbol tersebut, nilai-nilai religius dan sosial diinternalisasi secara 

halus dan berulang dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan interpretatif Geertz 

memungkinkan penelitian ini tidak hanya melihat fungsi sosial babaritan, tetapi juga 

menafsirkan makna simbolik yang hidup dalam kesadaran masyarakat Kampung Adat 

Kranggan, sehingga tradisi babaritan dapat dipahami sebagai ruang artikulasi makna 

religius dan identitas budaya yang terus direproduksi di tengah perubahan zaman.  

 
6 Geertz, The Interpretation of Cultures, hlm.5 

 



6 
 

 
 

Masyarakat Kampung Adat Kranggan tetap mempertahankan dan 

menghadapi tantangan dari pengaruh globalisasi dan modernisasi yang membawa 

pengaruh besar dalam cara hidup dan pola berpikir masyarakat kota. Letak Kampung 

Adat Kranggan di tengah keramaian dan dinamika kehidupan perkotaan yang 

modern, tidak membuat masyarakatnya melupakan tradisi. Masyarakat Kampung 

Adat Kranggan tetap berpegang pada tradisi babaritan yang tidak hanya berfungsi 

sebagai ritual budaya, tetapi juga sebagai sarana untuk mengaktualisasikan nilai 

religiusitas. Aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan tercermin melalui 

penggabungan nilai-nilai spiritual, kepercayaan, dan budaya pada masyarakat 

Kampung Adat Kranggan. Masyarakat tidak hanya berkumpul untuk membawa 

sajian, dalam pelaksanaannya diiringi dengan doa bersama sebagai bentuk syukur atas 

pemberian Yang Maha Kuasa 

Penelitian ini memfokuskan pada aktualisasi religiusitas dalam tradisi 

babaritan di Kampung Adat Kranggan melalui perspektif Emile Durkheim. Tradisi 

babaritan bukan hanya sekedar kegiatan budaya, namun terdapat nilai-nilai 

kepercayaan yang mendalam. Melalui ajarannya, agama memberikan landasan moral 

dan sosial bagi masyarakat yang digunakan dalam bertindak dan berperilaku sehari-

hari.7 Aktualisasi religiusitas juga membentuk ketahanan budaya. Nilai religius yang 

terinternalisasi dalam tradisi babaritan berperan penting untuk mempertahankan 

 
7 Sumper Mulia Harahap, Islam dan Budaya Lokal Studi Terhadap Pemahaman, Keyakinan, dan 

Praktik Keberagamaan Masyarakat Batak Angkola di Padangsidimpuan Perspektif Antropologi. 

TOLERANSI: Media Komunikasi Umat Beragama, Vol. 7, No. 2, 2015,hlm. 157 



7 
 

 
 

kesadaran kolektif, mempererat solidaritas, dan menjaga harmoni dengan alam. 

Hubungan manusia dengan Tuhan tidak terpisahkan dari hubungan dengan sesama 

dan lingkungan sekitar. 

Penelitian ini ditulis karena tradisi babaritan adalah budaya lokal yang 

menjadi identitas suatu wilayah dan tetap menjaga keberlanjutan tradisinya di tengah 

modernitas dan masyarakat kota. Serta memberikan pemahaman bahwa religiusitas 

tidak hanya terbatas pada ibadah formal, tetapi juga terwujud dalam tindakan sehari-

hari seperti penghormatan terhadap alam, rasa syukur, dan solidaritas 

antarmasyarakat. Penelitian ini juga diharapkan memberikan penguatan identitas 

religius dan sosial masyarakat di Kampung Adat Kranggan. 

1.2 Rumusan Masalah 

Di era modern saat ini dan perubahan sosial terjadi dengan cepat, terdapat 

sekelompok komunitas yang bertahan dengan tradisi mereka, sehingga perlunya 

memahami cara untuk melestarikan suatu tradisi. Seperti tradisi babaritan memiliki 

makna yang mendalam bagi masyarakat Kampung Adat Kranggan. Penelitian ini ingin 

melihat proses pelaksanaannya mencerminkan interaksi antara budaya dan religius, 

penghayatan spiritual masyarakat dalam melaksanakan ritual, dan nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya. Maka dari itu, peneliti merumuskan permasalahan sebagai 

berikut: 

1. Bagaimana proses pelaksanaan tradisi babaritan di Kampung Adat 

Kranggan? 



8 
 

 
 

2. Bagaimana aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan di Kampung Adat 

Kranggan? 

1.3 Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang sudah dijabarkan, maka tujuan penelitian 

ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk menjelaskan proses pelaksanaan tradisi babaritan di Kampung Adat 

Kranggan. 

2. Untuk menjelaskan bentuk aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan di 

Kampung Kranggan. 

1.4 Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Memberikan sumbangan pemikiran mengenai suatu tradisi di masyarakat 

yang masih dilaksanakan hingga saat ini dan juga memberikan kontribusi pada 

pengembangan kajian Sosiologi Budaya, serta sebagai referensi bagi 

penelitian selanjutnya yang berkaitan dengan topik ini. 

2. Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberi wawasan tentang proses pelaksanaan 

Tradisi Babaritan dan pemahaman tentang aktualisasi religiusitas dalam 

tradisi babaritan yang tidak hanya praktik religius namun juga sosial. Semoga 



9 
 

 
 

penelitian ini membantu masyarakat memahami bahwa tradisi dapat 

memperkuat ikatan sosial sehingga berupaya untuk menjaganya.  

1.5 Tinjauan Literatur Sejenis 

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Joko Setiyono dkk (2023) mengkaji 

bagaimana tradisi sedekah bumi dijalankan oleh masyarakat Jawa yang beragama 

Islam serta relasi antara budaya Jawa dan ajaran Islam di dalamnya8. Kajian ini 

menunjukkan bahwa sedekah bumi tidak hanya dipahami sebagai tradisi budaya, 

tetapi juga sebagai ruang perjumpaan nilai-nilai keislaman dan kearifan lokal Jawa. 

Pelaksanaannya mencakup tiga rangkaian utama, yakni kegiatan nyekar dan doa 

bersama untuk mengenang serta menghormati leluhur sebagai ungkapan syukur atas 

warisan tanah dan hasil bumi, kenduri atau makan bersama yang berfungsi 

mempererat solidaritas sosial sekaligus mengekspresikan rasa syukur, serta tradisi 

nayub yang menghadirkan unsur seni tari khas Jawa. Keseluruhan rangkaian tersebut 

merefleksikan rasa terima kasih, penghormatan kepada leluhur, dan upaya 

memperkuat ikatan sosial antarwarga. 

Kedua, jurnal nasional karya Sholikhul Ni’am dkk (2023) membahas bentuk 

serta fungsi tradisi sedekah bumi di Desa Pekuncen, Kecamatan Jatilawang, 

 
8 Joko Setiyono, Alfi Khoirun Nisa, Anik Puspitasari, Redita Cahyani, Tia Mariska, Adaptasi 

Kebudayaan Islam Jawa dalam Tradisi Sedekah Bumi. Prosiding Seminar Nasional, 2023, hlm. 751-

756 



10 
 

 
 

Kabupaten Banyumas9. Penelitian ini mengungkap bahwa asal-usul tradisi tersebut 

tidak diketahui secara pasti, namun tetap dilaksanakan berdasarkan amanat leluhur 

yang diwariskan secara turun-temurun. Tradisi sedekah bumi di desa ini 

diselenggarakan setahun sekali pada bulan Apit, tepatnya pada hari Selasa Kliwon. 

Rangkaian kegiatannya meliputi ziarah makam, slametan, penyajian sesajen, hingga 

pementasan wayang. Dalam pelaksanaannya, sedekah bumi memiliki beragam 

fungsi, mulai dari fungsi religius, penguatan kebersamaan sosial, sarana edukasi nilai 

budaya, pelestarian tradisi, hingga hiburan bagi masyarakat. Seluruh ritual tersebut 

menjadi simbol ungkapan syukur dan kasih kepada Allah SWT atas karunia bumi 

yang menopang kehidupan masyarakat. 

Ketiga, penelitian yang ditulis oleh Andi Muhammad Taufiq dkk (2023) 

menyoroti pengaruh tradisi sedekah bumi terhadap terciptanya kerukunan antarumat 

beragama di Blitar, Jawa Timur10. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, 

penelitian ini melibatkan informan dari berbagai unsur, seperti perwakilan pemeluk 

agama Islam, Hindu, dan Kristen, para tokoh agama Islam, Hindu, Budha, dan 

Kristen, serta perangkat Desa Balerejo. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi 

sedekah bumi berperan sebagai media pemersatu masyarakat yang majemuk. Melalui 

keterlibatan lintas agama dalam tradisi tersebut, sedekah bumi mampu menumbuhkan 

 
9 Sholikhul Ni’am, Elis Puspitasari, Hariyadi, Analisis Bentuk dan Fungsi Sedekah Bumi di Desa 

Pekuncen, Kecamatan Jatilawang, Kabupaten Banyumas. Jurnal Ilmu Humaniora, Vol. 7, No. 2, 2023, 

hlm. 237-251 
10 Andi Muhammad Taufiq, Rifki Rosyad, Dadang Kuswana, Dampak Tradisi Sedekah Bumi terhadap 

Kerukunan Umat Beragama di Blitar, Jawa Timur. Jurnal Iman dan Spiritualitas, Vol. 3, No. 1, 2023, 

hlm. 117-130 



11 
 

 
 

sikap saling menghargai, memperkuat toleransi, dan menciptakan harmoni sosial di 

tengah keberagaman keyakinan. 

Hasil penelitian ini menjelaskan awalnya tradisi ini merupakan penghormatan 

yang ditujukan kepada roh-roh yang ada di air sebagai penjaga tanaman mereka. Pada 

tahun 80-an nilai-nilai keagamaan masyarakat meningkat. Penguatan nilai keagamaan 

memengaruhi aturan niat dan proses budaya sedekah bumi. Semula tujuannya untuk 

persembahan kepada para roh leluhur, berubah menjadi ungkapan syukur kepada 

Tuhan. Keberagaman agama yang ada di masyarakat membuat tradisi ini terbuka dan 

bisa dilaksanakan oleh semuanya. Tradisi sedekah bumi berdampak terhadap 

kerukunan antarumat beragama di desa Balerejo. Pertama, tradisi sedekah bumi 

sebagai jembatan interaksi antarwarga dengan latar belakang agama yang berbeda. 

Adanya sedekah bumi mempermudah dan memperkuat interaksi sosial. Kedua, 

terwujudnya sikap toleransi antarumat beragama. Tradisi sedekah bumi dilakukan 

dengan senang hati, dalam pelaksanaan doa dilakukan secara bergiliran sesuai 

kesempatan kelompok agama dan banyak hal yang dilakukan atas kesepakatan 

bersama agar tidak menentang ajaran agama manapun. Ketiga, menjadi simbol 

kuatnya solidaritas sosial. Warga saling bergotong royong melaksanakan tradisi 

sedekah bumi dan juga untuk mewujudkan kerukunan antarumat beragama di desa 

Balerejo.   

Keempat, jurnal yang ditulis oleh Reny Setiyowati, Luthfi Rahman, dan Novi 

Liena Anggraeni (2024) berjudul Tradisi Sesaji Rewanda Dalam Perspektif 



12 
 

 
 

Sakralitas dan Profanitas Emile Durkheim.11 Hasil penelitian ini menjelaskan bahwa 

sebagian besar masyarakat sekitar Kawasan wisata alam Goa Kreo beragama islam, 

namun masih percaya pada nilai-nilai kejawen. Aspek sakral dalam tradisi sesaji 

rewanda ini diantaranya Sunan Kalijaga yang berperan penting dalam sistem 

kepercayaan Jawa dan perkembangan Islam, para kera yang dipercaya telah 

membantu Sunan Kalijaga, empat pemuda dan anak-anak yang menari menggunakan 

kostum monyet bagian dari ritual dan memiliki kekuatan magis, gunungan sesaji, 

tahlilan dan doa, kidung rumeksa ing wengi, dan tembang lir-ilir. Pemujaan leluhur, 

ritual keagamaan, dan simbolisme spiritual tersebut yang dapat memperkuat nilai-

nilai Islam dalam konteks budaya Jawa, dan menunjukkan tradisi sebagai sarana 

memperkuat ikatan spiritual dan sosial masyarakat, bukan hanya sarana ibadah.  

Kelima, jurnal nasional yang ditulis oleh Ristiani, Much Arsyad Fardani, dan 

Lovika Ardana Riswari (2023).12 membahas makna sesaji dalam tradisi sedekah bumi 

di Desa Triguno. Tradisi ini dilaksanakan melalui delapan tahapan, mulai dari 

berkumpul di punden hingga pertunjukan seni sebagai penutup.  Dalam tradisi ini 

terdapat 14 jenis sesaji, masing-masing memiliki makna simbolis tersendiri. Sesaji 

menjadi bagian esensial karena melambangkan harapan masyarakat akan 

keselamatan, keseimbangan hidup, serta penghormatan terhadap budaya dan warisan 

 
11 Reno Setyowati, Luthfi Rahman, dan Novi Liena Anggraeni, Tradisi Sesaji Rewanda dalam 

Perspektif Sakralitas dan Profanitas Emile Durkheim. Empirisma: Jurnal Pemikiran dan Kebudayaan 

Islam, Vol.3, No. 2, 2024 
12 Ristiani, Much Arsyad Fardani, Lovika Ardana Riswari, Makna Sesaji Sedekah Bumi di Desa 

Triguno Kecamatan Pucakwangi. Jurnal Artefak, Vol. 11, No. 1, 2023, hlm. 27-46 



13 
 

 
 

leluhur. Kepercayaan pada makna sesaji ini diyakini dapat membawa pengaruh positif 

bagi kehidupan masyarakat sekaligus menjaga kelestarian tradisi yang telah 

berlangsung turun-temurun. 

Keenam, jurnal yang ditulis oleh Prayugo, Muhajir, dan Amrizal (2025).13 

Tradisi tersebut merupakan bentuk perayaan Tahun Baru Hijriyah yang bertujuan 

untuk menanamkan nilai keagamaan kepada generasi muda dan mempererat 

silaturahmi. Terdapat aktualisasi nilai religiusitas dalam pelaksanaannya, seperti saat 

proses mengelilingi kampung dengan melantunkan kalimat tahlil secara bersama 

merupakan bentuk dari kesadaran simbolik sebagai bentuk solidaritas sosial. Tradisi 

Berateb juga merupakan bentuk ketaatan kolektif yang menggambarkan kesadaran 

spiritual masyarakat. 

Ketujuh, jurnal nasional yang ditulis oleh M. Thoriqul Huda dkk (2023).14 

Penelitian ini menggunakan metode observasi partisipatif serta wawancara langsung, 

dan menggunakan teori sakral dan profan Emile Durkheim. Hasil penelitian ini 

menjelaskan aspek-aspek yang dianggap suci dalam tradisi sawur yang 

mencerminkan hal yang sakral dan juga aspek profan dalam kehidupaan sehari-hari. 

 
13 Prayugo, Muhajir, Amrizal, Kearifan Lokal dalam Praktik Sosial-religius: Kajian Tradisi Berateb 

Kampung Masyarakat Kuala Alam. Takuana: Jurnal Pendidikan, sains, dan humaniora, Vol.4, No. 1, 

2025 
14 M. Thoriqul Huda, Adinda Maharani, dan Nur Maria Setyorini, Tradisi Sawur dalam Proses 

Pemakaman Jenazah Masyarakat Islam dalam Perspektif Teori Sakral dan Profan Emile Durkheim. 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, Vol. 4, 2023, hlm. 289-306 



14 
 

 
 

Tradisi sawur juga berperan dalam memelihara identitas budaya lokal masyarakat dan 

nilai-nilai agama.  

Kedelapan, jurnal nasional yang ditulis oleh Erwanda, V Indah Sri Pinasti, 

dan Sasiana Gilar Aprinatika (2023).15 Penelitian kualitatif dengan metode etnografi 

dengan observasi partisipasi dan wawancara mendalam. Adanya sedekah bumi 

membuat masyarakat lebih menghargai alam dengan mengelola dan menjaga alam 

dengan baik maka akan menghasilkan yang baik juga. Kesadaran masyarakat 

membuat tradisi ini masih dilakukan setiap tahunnya, sehingga sudah melekat dengan 

kehidupan masyarakat. Bentuk interaksi manusia dan alam dalam tradisi sedekah 

bumi ini diantaranya: penggunaan hasil bumi yang dihasilkan dari ladang sendiri 

untuk kegiatan sedekah bumi (beras, jagung, daun pisang), masyarakat gotong royong 

membersihkan dan merawat punden yang digunakan untuk kegiatan sedekah bumi. 

Adanya sedekah bumi membuat masyarakat sadar akan pentingnya menghargai alam, 

jika masyarakat mengelola dan menjaga alam dengan baik maka akan menghasilkan 

hasil bumi yang memuaskan.  

Kesembilan, jurnal nasional yang ditulis oleh Moh. Rizki Maulana dkk 

(2022).16 Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan membaca dan 

mencatat, menelaah berbagai literatur dan hasil penelitian. Sedekah bumi merupakan 

 
15 Erwanda, V Indah Sri Pinasti, Sasiana Gilar Aprinatika, Interaksi Manusia dan Alam pada Tradisi 

Sedekah Bumi di Japon, Blora. Jurnal Kajian Sosiologi, Vol. 12. No. 2, 2023, hlm. 151-160 
16 Moh. Rizki Maulana, Shintia Ananda Polisya, Siti Nur Qoimah, Anang Dony Irawan, Kearifan 

Lokal Tradisi Sedekah Bumi dalam Pembentukan Karakter Masyarakat Dibee Lamongan, Vol. 9, No. 

2, 2022, hlm. 1-7 



15 
 

 
 

ritual sosial dengan makna spiritual hubungan makhluk dengan Tuhan. Ungkapan 

syukur kepada tuhan atas hadiah dari tanah berupa hasil bumi yang mendatangkan 

kebaikan pada lingkungan hidup yang membawa kemakmuran dan kesejahteraan bagi 

masyarakat. Bumi desa Dibee memberikan hasil yang memuaskan semua penduduk 

yang sebagian besar berprofesi sebagai petani. 

Kesepuluh, jurnal nasional yang ditulis oleh Jessica Pramesti Pranoto dan 

Marselius Sampe Tondok (2024).17 memaknai tradisi sedekah bumi sebagai wadah 

kepedulian sosial sekaligus ungkapan rasa syukur. Tradisi ini dipahami sebagai 

kesempatan bagi masyarakat untuk berbagi dengan sesama yang membutuhkan, 

sebagai refleksi atas anugerah yang telah diterima. Dalam praktiknya, terdapat variasi 

pelaksanaan sedekah bumi, ada yang membagikan hasil panen secara langsung 

kepada masyarakat kurang mampu, dan ada pula yang menyajikannya dalam bentuk 

makanan olahan untuk dibagikan kepada tetangga maupun pendatang dari luar 

daerah. Perbedaan bentuk tersebut tidak mengubah esensi tradisi, yakni mensyukuri 

hasil bumi yang diperoleh. Selain itu, tradisi ini juga mencerminkan kepedulian 

masyarakat terhadap lingkungan, yang diwujudkan melalui kegiatan gotong royong 

membersihkan dan menjaga alam sebagai sumber kehidupan. 

 
17 Jessica Pramesti Pranoto, Marselius Sampe Tondok, Tradisi Sedekah Bumi sebagai Kearifan Lokal 

Masyarakat Jawa Pesisir: Eksplorasi Relasi Manusia-Alam melalui Konstruk Psikologi 

Kebersyukuran dan Paradigma Ekosentrisme, Vol. 8, No. 2, 2024, hlm. 1770-1778 



16 
 

 
 

Kesebelas, jurnal nasional yang ditulis oleh Muh Ganesa, Tri Yatno, dan 

Sudarto (2023).18 mengulas keterkaitan nilai-nilai budaya Jawa dengan ajaran 

Buddhisme dalam tradisi sedekah bumi di Desa Ngawen, Kecamatan Cluwak, 

Kabupaten Pati, Jawa Tengah. Penelitian ini bertujuan untuk memberikan gambaran 

menyeluruh mengenai pelaksanaan sedekah bumi serta alasan umat Buddha turut 

melestarikan tradisi tersebut. Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai 

Buddhis dalam sedekah bumi selaras dengan ajaran Sigalovada Sutta, yang 

menekankan pentingnya penghormatan anak kepada orang tua dan leluhur. Nilai 

tersebut tercermin melalui simbol-simbol ritual, seperti penyajian hasil bumi sebagai 

sesaji dan doa di punden untuk mendoakan para leluhur. Dengan demikian, sedekah 

bumi menjadi ruang perjumpaan antara ajaran agama dan budaya lokal yang saling 

menguatkan. 

Kedua belas, jurnal nasional yang ditulis oleh Nikmah Rochmawati dkk 

(2021).19 menempatkan sedekah bumi sebagai model kebersyukuran sekaligus bentuk 

ketahanan sosial masyarakat pesisir utara Jawa Tengah. Upacara sedekah bumi 

dipahami sebagai ekspresi rasa terima kasih kepada Tuhan atas hasil panen yang 

diperoleh. Tradisi ini mendorong peningkatan spiritualitas dan sikap pasrah kepada 

Tuhan, yang berdampak pada perasaan aman, tenteram, dan bahagia dalam kehidupan 

 
18 Muh Ganesa, Tri Yatno, Sudarto, Interelasi Nilai Jawa dan Buddhisme dalam Tradisi Sedekah Bumi 

di Desa Ngawen Kecamatan Cluwak Kabupaten Pati Jawa Tengah, Modeling: Jurnal Program Studi 

PGMI, Vol. 10, No. 4, 2023, hlm. 456-463. 
19 Nikmah Rochmawati, Mizano Liongga Alhassan, Mukhammad Syafi’i, Sedekah Bumi: Model 

Kebersyukuran dan Reseliensi Komunitas pada Masyarakat Pesisir Utara Jawa Tengah. Jurnal 

Penelitian, Vol. 15, No. 1, 2021, hlm. 1-26 



17 
 

 
 

sehari-hari masyarakat desa. Rasa syukur yang tumbuh melalui tradisi ini berkaitan 

erat dengan kebahagiaan dan optimisme. Selain itu, sedekah bumi berfungsi sebagai 

mekanisme resiliensi komunitas dalam menghadapi kesulitan dan berbagai peristiwa 

yang menimbulkan kesedihan, sekaligus pengingat untuk senantiasa bersyukur dalam 

kondisi apa pun. 

Ketiga belas, jurnal nasional yang ditulis oleh Sri Rahayu, Muhammad Mona 

Adha, dan Devi Sutrisno Putri (2022) membahas pengaruh globalisasi terhadap 

keberlangsungan tradisi sedekah bumi pada masyarakat Sunda di Pekon Merbau. 

Dengan menggunakan pendekatan kuantitatif, penelitian ini menyajikan data secara 

objektif mengenai perubahan yang terjadi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

globalisasi memberikan dampak signifikan terhadap eksistensi sedekah bumi, 

ditandai dengan pergeseran nilai dalam setiap tahapan pelaksanaannya. Tradisi ini 

semakin sulit diterapkan secara utuh karena berkurangnya keterlibatan masyarakat. 

Dalam praktiknya, sedekah bumi cenderung dijalankan sebatas formalitas, tanpa 

partisipasi aktif warga. Kondisi tersebut mencerminkan kuatnya pengaruh globalisasi 

yang mendorong perubahan nilai dan budaya dalam kehidupan masyarakat 

setempat.20  

 
20 Sri Rahayu, Muhammad Mona Adha, Devi Sutrisno Putri, Pengaruh Globalisasi Terhadap 

Eksistensi Sedekah Bumi Pada Masyarakat Sunda Pekon Merbau. Jurnal Pekan, Vol. 7, No. 2, 2022, 

hlm. 114-125 



18 
 

 
 

Keempat belas, jurnal nasional yang ditulis oleh Zulfah Khumaeroh, Sulyana 

Dadan, dan Elis Puspitasari (2022).21 Kampung Jalawastu telah melalui beberapa 

periode, dimulai dari masa Animisme dan Dinamisme, Hindu, Budha hingga yang 

berkembang saat ini Islam. Kepercayaan yang ada di Kampung Jalawastu dipengaruhi 

oleh periode-periode tersebut. Hasil dari penelitian ini, terdapat lima aktualisasi 

religiusitas dalam upacara Ngasa di Kampung Jalawastu. Pertama, aktualisasi 

religiusitas dari waktu pelaksanaan yang dipengaruhi oleh periode agama-agama 

yang ada di Kampung Jalawastu. Kedua, aktualisasi nilai religiusitas dari tempat 

pelaksanaan upacara Ngasa di Pasarean Gedong yang dipercaya masyarakat sebagai 

tempat suci bersemayam para leluhur. Ketiga, aktualisasi religiusitas terwujud dengan 

peralatan dan bahan yang digunakan dalam upacara Ngasa. Keempat, religiusitas 

diaktualisasikan dengan makanan yang disajikan hanya makanan tertentu sesuai 

dengan yang dilakukan pendahulunya. Kelima, diaktualisasikan dengan pakaian yang 

digunakan dalam upacara Ngasa yang berwarna putih dengan makna kesucian.  

Kelima belas, jurnal yang ditulis oleh Mikhael Richard (2024).22 Penelitian 

kualitatif dengan metode kajian pustaka ini mengkaji mengenai Tongkonan sebagai 

dasar dalam mewujudkan keselarasan di tengah keragaman agama serta konsep 

moderasi beragama dan nilai-nilai kearifan lokal yang ada di dalamnya. Tongkonan 

 
21 Zulfah Khumaeroh, Sulyana Dadan, Elis Puspitasari, Aktualisasi Nilai Religiusitas dalam Upacara 

Ngasa di Kampung Jalawastu Kabupaten Brebes. NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 

Vol. 9, No. 4, 2022, hlm. 1412-1425 
22 Mikhael Richard, Tongkonan Sebagai Aktualisasi Budaya Kuno dalam Keragaman Agama Modern 

di Toraja. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikultural Indonesia. Vol. 3, No. 2, 2024, hlm.78-84 



19 
 

 
 

sebagai struktur sosial, simbol keberlanjutan, dan pusat kehidupan masyarakat. Selain 

sebagai tempat tinggal, Tongkonan juga melambangkan hubungan kekerabatan dan 

warisan budaya yang memperkuat identitas dan keberlangsungan budaya Toraja.  

Hasil penelitian ini menjelaskan bahwa Tongkonan menjadi tempat berbagai 

upacara adat dan ritual keagamaan dilaksanakan serta mencerminkan filosofi, nilai-

nilai, dan cara hidup yang diwariskan dari generasi sebelumnya. Nilai-nilai yang 

dimaksud diantaranya konsep kebersamaan yang tercermin dalam gotong royong 

membangun tongkonan, menumbuhkan semangat persatuan dan toleransi antarumat 

beragama, dan keselarasan antarmanusia, alam, dan roh leluhur yang tercermin dari 

arsitektur. Tongkonan sebagai rumah adat menciptakan ruang interaksi bagi 

komunitas agama dan membangun kerja sama lintas agama  yang menjaga 

keharmonisan masyarakat yang beragam dalam memajukan perdamaian dan 

keserasian di masyarakat.  

Keenam belas, jurnal yang ditulis oleh Yuli Kartika Efendi dan Umi Farida 

(2021).23 Upacara adat Kebo-keboan adalah upacara ritual sebagai bentuk syukur atas 

hasil tani dan memohon perlindungan kepada Tuhan dari segala bencana. Disebut 

kebo-keboan karena masyarakat yang berperan dalam upacara dirias menyerupai 

kerbau, yang berkaitan dengan kepercayaan masyarakat Using (suku asli 

Banyuwangi) mengenai binatang yang menyatu dalam jiwa manusia. Sesuai dengan 

 
23 Yuli Kartika Efendi, Umi Farida, Aktualisasi Nilai-nilai Pancasila dalam Upacara Adat Kebo-

keboan (Studi Kasus Upacara Kebo-keboan Alasmalang). Jurnal Ideas, Vol. 7, No. 3, 2021, hlm. 159-

163 



20 
 

 
 

nilai-nilai Pancasila, upacara adat kebo-keboan merupakan wujud dari nilai 

ketuhanan. Sebagai wujud kemanusiaan, masyarakat desa juga tidak lupa berbagi atas 

limpahan hasil panen. Upacara kebo-keboan juga mengizinkan masyarakat luar untuk 

berpartisipasi dalam kegiatan. Pengambilan keputusan juga menjunjung nilai 

permusyawaratan yang dilakukan hingga mencapai mufakat.  

Ketujuh belas, jurnal yang ditulis oleh Hamiruddin dan Haslinda (2023) 

membahas penerapan dakwah kultural dalam tradisi Marrimpa Salo di Desa Bua, 

Sinjai. Tradisi ini berupa kegiatan menangkap ikan bersama di sungai yang dilakukan 

setahun sekali sebagai ungkapan syukur setelah panen padi dan hasil tangkapan 

nelayan. Seiring perkembangan zaman, pelaksanaannya mengalami penyesuaian, 

yaitu mengganti praktik mantra dengan pembacaan doa agar selaras dengan ajaran 

Islam. Dakwah kultural yang dilakukan secara bijak dan terbuka, serta didukung 

peran para dai, membuat tradisi tetap lestari tanpa menyimpang dari nilai-nilai 

Islam.24  

Kedelapan belas, jurnal yang ditulis oleh Sri Suwartiningsih, Rendy H. 

Abraham, Roberto Octavianus Cornelis Seba (2023).25 Dianalisis dengan teori 

interaksi sosial dan tindakan sosial. Melalui kegiatan sedekah bumi yang dilakukan 

 
24 Hamiruddin, Haslinda, Aktualisasi Dakwah Kultural Pada Tradisi Marrimpa Salo di Desa Bua 

Kecamatan Tellulimpoe Kabupaten Sinjai. Jurnal Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol. 11, No. 

2, 2023, hlm. 219-231 
25 Sri Suwartiningsih, Rendy H. Abraham, Roberto Octavianus Cornelis Seba, Sedekah Bumi (Earth 

Charity) as a Means of Social Interaction Amongst Religious Communities in Kalimangli Subvillage, 

Karang Tengah Village, Tuntang District. INFLUENCE: International Journal of Science Review, Vol. 

5, No. 3, 2023, hlm. 154-162 



21 
 

 
 

dalam bentuk bersih-bersih jalan dan sungai dan pawai budaya, mempererat 

hubungan Masyarakat dan membangkitkan aksi sosial. Dalam pelaksanaannya, warga 

memiliki interaksi yang intensif, merasakan persatuan karena memiliki tujuan yang 

sama untuk melestarikan kearifan lokal. Tradisi sedekah bumi menjadi media untuk 

mempersatukan masyarakat dan media interaksi antarmasyarakat yang berbeda 

agama. 

Kesembilan belas, jurnal yang ditulis oleh S. Sulistiyoningsih, W. A. Rais, 

Supana (2021).26 Penelitian kualitatif ini menggunakan pendekatan hermeneutika, 

data yang digunakan merupakan hasil observasi dan wawancara. Sedekah bumi 

memberikan dampak positif kepada masyarakat dengan meningkatkan rasa persatuan 

dan solidaritas. Dalam nilai teologis, sedekah bumi memiliki makna berserah diri 

kepada Tuhan, dan dalam nilai ekologis sedekah bumi merupakan upaya masyarakat 

untuk menjaga kelestarian lingkungan. Masyarakat memiliki peran untuk menjaga 

kelestarian budaya. 

Kedua puluh, jurnal yang ditulis oleh Merina, Lelly Qodariah, Cahya 

Adhitya Pratama (2023).27 Dalam pewarisan budaya terdapat tiga unsur yang perlu 

diperhatikan. Pertama, budaya apa yang akan diwariskan. Kedua, proses transfer atau 

 
26 S. Sulistiyoningsih, W. A. Rais, Supana, The Actualization of Religiousity and Community 

Togetherness in Tawang Susukan Village, Semarang District in Tradition of Sedekah Bumi Merti Desa. 

International Journal of Multicultural and Multireligious Understanding, Vol. 8, No. 9, September 

2021, hlm. 363-370 
27 Merina, Lelly Qodariah, Cahya Adhitya Pratama, The Sedekah Bumi Tradition as an Effort to 

Improve Local Wisdom Education for Generations of The Nation. Riwayat: Educational Journal of 

History and Humanities, Vol. 6, No. 2, 2023, hlm. 577-584 

 



22 
 

 
 

transmisi dengan imitasi, sosialisasi. Ketiga, cara transmisi berupa bimbingan orang 

tua. Pendidikan berbasis budaya inklusif akan akan menjaga kebudayaan menjadi 

media yang memiliki nilai dan norma. Pendidikan karakter berbasis budaya disertai 

dengan implementasi yang baik akan membentuk karakter bangsa. 

Skema 1.1 Tinjauan Literatur 

 

 

 

 

 

 

Sumber: Diolah Peneliti (2025)  

Aktualisasi Religiusitas dalam Tradisi Babaritan

di Kampung Adat Kranggan

Aktualisasi Dalam 
Tradisi

Zulfah Khumaeroh 
dkk. (2022), Mikhael 
Richard (2024), Yuli 

& Umi (2021), 
Hamiruddin & 
Haslina (2023)

Teori Sakralitas Solidaritas Sosial Ketahanan Budaya

M. Thoriqul Huda 
dkk. (2023), Reni 
Setiyowati dkk 

(2024)

Sri dkk. (2023), 
Sulistiyoningsih dkk. 

(2021)

Erwanda dkk. 
(2023), Sri Rahayu 

dkk. (2022), Merina 
dkk. (2023)



23 
 

 
 

Tabel 1.1 Perbandingan Penelitian Sejenis 

No Judul Peneliti  
Jenis Tinjauan 

Pustaka Jenis Penelitian 
Konsep/ 

Teori 
Persamaan Perbedaan 

1 Adaptasi Kebudayaan Islam 

Jawa Dalam Tradisi Sedekah 

Bumi 

 

Joko Setiono, Alfi 

Khoirun Nisa, Anik 

Puspitasari, Redita 

Cahyani 

Prosiding Seminar 

Nasional UKM 

Penalaran dan Riset 

Studi Pustaka dan 

triangulasi sumber 

Teori Grounded Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Perbedaan pada fokus 

penelitian dan metode yang 

digunakan 

2 Analisis Bentuk dan Fungsi 

Sedekah Bumi di Desa 

Pekuncen, Kecamatan 

Jatilawang, Kabupaten 

Banyumas.  

Sholikhul Ni’am, 

Elis Puspitasari, 

Hariyadi 

Jurnal Ilmu 

Humaniora, Vol. 7, 

No. 2 

Penelitian kualitatif 

dengan pendekatan 

fenomenologi 

Analisis 

interaktif 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Penelitian ini berfokus pada 

bentuk dan fungsi sedekah 

bumi. 

3 Dampak Tradisi Sedekah Bumi 

Terhadap Kerukunan Umat 

Beragama di Blitar, Jawa Timur. 

Jurnal Iman dan Spiritualitas,  

Andi Muhammad 

Taufiq, Rifki 

Rosyad, Dadang 

Kuswana 

Jurnal Iman 

Spiritualitas, Vol. 3, 

No. 1 (2023) 

Penelitian lapangan 

dengan metode 

kualitatif 

Konsep 

Solidaritas 

sosial 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Penelitian ini berfokus pada 

nilai-nilai kerukunan umat 

beragama pada tradisi sedekah 

bumi 

4 Tradisi Sesaji Rewanda dalam 

Perspektif Sakralitas dan 

Profanitas Emile Durkheim  

Reny Setiyowati, 

Luthfi Rahman, 

Novi Liena 

Anggraeni 

Empirisma: Jurnal 

Pemikiran dan 

Kebudayaan Islam, 

Vol. 33, No. 2 

(2024) 

Kualitatif deskriptif  Teori Sakralitas 

Emile Durkheim 

Membahas 

mengenai suatu 

tradisi dengan 

teori sakralitas 

Perbedaanya pada lokasi, 

subjek, dan objek penelitian. 

5 Makna Sesaji Sedekah Bumi di 

Desa Triguno Kecamatan 

Pucakwangi. 

 

Ristiani, Much 

Arsyad Fardani, 

Lovika Ardana 

Riswari 

Jurnal Artefak. Vol. 

11, No. 1 (2024) 

Kualitatif, 

pendekatan 

etnosemantik 

Etnografi, 

makna simbolik, 

etnosem 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Fokus penelitiannya pada 

makna dari berbagai macam 

sesaji yang ada pada tradisi 

sedekah bumi. 

6 Kearifan Lokal dalam Praktik 

Sosial-religius: Kajian Tradisi 

Berateb Kampung Masyarakat 

Kuala Alam 

Prayuga, Muhajir, 

Amrizal 

Takuana: Jurnal 

Pendidikan, sains, 

dan humaniora, 

Vol.4, No.1 (2025) 

Kualitatif etnografi,  Teori 

Interaksionisme 

Simbolik 

Herbert Mead 

 Membahas nilai 

religius dan 

sosial dalam 

tradisi 

Perbedaannya pada fokus 

penelitian, objek, subjek dan 

teori yang digunakan 



24 

 

 
 

No Judul Peneliti  
Jenis Tinjauan 

Pustaka Jenis Penelitian 
Konsep/ 

Teori 
Persamaan Perbedaan 

7 Tradisi Sawur dalam Proses 

Pemakaman Jenazah 

Masyarakat Islam dalam 

Perspektif Teori Sakral dan 

Profan Emile Durkheim 

M. Thoriqul Huda, 

Adinda Maharani 

Laila Putri Warma, 

dan Nur Maria 

Setyorini 

Indonesian Journal 

of Humanities and 

Social Sciences, Vol. 

4, (2023) 

Kualitatif dan 

analisis hermeneutik 

Teori Sakral dan 

Profan Emile 

Durkheim 

Persamaannya 

adalah 

penelitian ini 

menggunakan 

teori sakral dan 

profan  

Perbedaannya terdapat pada 

lokasi, subjek, dan objek 

penelitian. Penelitian ini 

membahas mengenai tradisi 

pemakaman 

8 Interaksi Manusia dan Alam 

Pada Tradisi Sedekah Bumi di 

Japon Blora.  

Erwanda, V. Indah 

Sri Pinasti, Sasiana 

Gilar Aprinatika 

Dimensia: Jurnal 

Kajian Sosiologi, 

Vol. 12, No. 2 

(2023) 

Metode kualitatif 

dengan pendekatan 

etnografi 

Teori 

fungsionalisme 

struktural, teori 

budaya 

Membahas 

mengenai tradisi 

sedekah bumi 

Perbedaan pada fokus 

penelitian 

9 Kearifan Lokal Tradisi Sedekah 

Bumi dalam Pembentukan 

Karakter Masyarakat Dibee 

Lamongan.  

Moh. Rizki 

Maulana, Shintia 

Ananda Polisya, Siti 

Nur Qoimah, Anang 

Dony Irawan 

Jurnal Pendidikan 

Sosial 

Keberagaman, Vol. 

9, No. 2 (2022) 

Penelitian dengan 

metode studi 

pustaka 

Nilai kearifan 

lokal dan nilai 

pancasila 

Membahas 

mengenai tradisi 

sedekah bumi 

Penelitian ini berfokus pada 

makna simbol dan nilai-nilai 

Pancasila yang terkandung 

dalam tradisi sedekah bumi 

10 Tradisi Sedekah Bumi sebagai 

Kearifan Lokal pada 

Masyarakat Jawa Pesisir: 

Eksplorasi Relasi Manusia-

Alam Melalui Konstruk 

Psikologi Kebersyukuran dan 

Paradigma Ekosentrisme. 

Jessica Pramesti 

Pranoto, Marselius 

Sampe Tondok 

Jurnal Sejarah, 

Pendidikan, dan  

Humaniora, Vol. 8, 

No. 2 (2024) 

Kualitatif  Teori deep 

ecology, 

pemaknaan rasa 

syukur 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Fokus penelitiannya pada 

pemaknaan rasa syukur pada 

tradisi sedekah bumi 

11 Interelasi Nilai Jawa dan 

Buddhisme dalam Tradisi 

Sedekah Bumi di Desa Ngawen 

Kecamatan Cluwak Kabupaten 

Pati Jawa Tengah.  

Muh Ganesa, Tri 

Yatno, Sudarto 

Jurnal Program 

Studi PGMI, Vol. 

10, No. 4 (2023) 

Kualitatif deskriptif 

dan model analisis 

interaktif 

Konsep nilai 

religius dan 

budaya 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Fokus penelitiannya pada 

nilai-nilai buddhis yang 

terkandung dalam tradisi 

sedekah bumi 

12 Sedekah Bumi: Model 

Kebersyukuran dan Resiliensi 

Komunitas Pada Masyarakat 

Pesisir Utara Jawa Tengah.  

Nikmah 

Rochmawati, 

Mizano Liongga 

Jurnal Penelitian, 

Vol. 15, No. 1 

(2021) 

Kualitatif deskriptif 

dengan pendekatan 

fenomenologi 

Teori resiliensi 

dan teori 

kebersyukuran 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Perbedaan pada fokus 

penelitian 



25 

 

 
 

No Judul Peneliti  
Jenis Tinjauan 

Pustaka Jenis Penelitian 
Konsep/ 

Teori 
Persamaan Perbedaan 

Alhasan, 

Mukhammad Syafi’i 

13 Pengaruh Globalisasi Terhadap 

Eksistensi Sedekah Bumi Pada 

Masyarakat Sunda Pekon 

Merbau. 

 

Sri Rahayu, 

Muhammad Mona 

Adha, Devi Sutrisno 

Putri 

Jurnal PEKAN, Vol. 

7, No. 2 (2022) 

Kuantitatif 

deskriptif, 

pengumpulan data 

dengan cara 

observasi dan 

angket 

Eksistensi 

tradisi 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Perbedaannya pada metode 

dan fokus penelitiannya pada 

pengaruh globalisasi terhadap 

eksistensi sedekah bumi 

Masyarakat sunda pekon 

14 Aktualisasi Nilai Religiusitas 

dalam Upacara Ngasa di 

Kampung Jalawastu Kabupaten 

Brebes.  

Zulfah Khumaeroh, 

Sulyana Dadan, Elis 

Puspitasari 

NUSANTARAJurn

al Ilmu Pengetahuan 

Sosial, Vol. 9, No. 4 

(2022) 

Kuantitatif 

deskriptif, 

pengumpulan data 

dengan purposive 

sampling 

Teori Tindakan 

Sosial 

Membahas 

mengenai 

aktualisasi 

religiusitas 

Perbedaannya pada objek 

penelitian dan teori yang 

digunakan 

15 Tongkonan Sebagai Aktualisasi 

Budaya Dalam Keragaman 

Agama Modern di Toraja 

Mikhael Richard Relinesia: Jurnal 

Kajian Agama dan 

Multikultural 

Indonesia (2024) 

Penelitian kualitatif 

dengan metode 

kajian pustaka 

Moderasi 

beragama dan 

nilai-nilai 

kearifan lokal 

Membahas 

mengenai 

aktualisasi 

religiusitas 

Objek penelitian ini adalah 

rumah adat Toraja  

16 Aktualisasi Nilai-nilai Dalam 

Upacara Adat Kebo-keboan 

(Studi Kasus Upacara Adat 

Kebo-keboan Alasmalang) 

Yuli Kartika Efendi, 

Umi Farida 

Jurnal Ideas, Vol. 7, 

No. 3 (2021) 

Penelitian kualitatif 

deskriptif 

Aktualisasi nilai Membahas 

mengenai 

aktualisasi nilai 

Perbedaannya pada objek 

penelitian yang membahas 

upacara kebo-keboan 

17 Aktualisasi Dakwah Kultural 

Pada Tradisi Marrimpa Salo Di 

Desa Bua Kecamatan 

Tellulimpoe Kabupaten Sinjai. 

Hamiruddin, 

Haslinda 

Jurnal Al-Idarah: 

Jurnal Manajemen 

Dakwah, Vol. 11, 

No. 2 (2023) 

Penelitian kualitatif 

deskriptif 

Dakwah 

kultural, nilai-

nilai dakwah 

Membahas 

mengenai 

aktualisasi 

Perbedaan objek penelitian 

18 Sedekah Bumi (Earth Charity) 

as a Means of Social Interaction 

Amongst Religious Communities 

in Kalimangli Subvillage, 

Sri Suwartiningsih, 

Rendy H. Abraham, 

Roberto Octavianus 

Cornelis Seba 

INFLUENCE: 

International Journal 

of Science Review, 

Vol. 5, No. 3 (2023) 

Kualitatif deskriptif Teori tindakan 

sosial 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Perbedaan pada fokus 

penelitian 



26 

 

 
 

Sumber: Diolah Peneliti (2025) 

 

No Judul Peneliti  
Jenis Tinjauan 

Pustaka Jenis Penelitian 
Konsep/ 

Teori 
Persamaan Perbedaan 

Karang Tengah Village, Tuntang 

District.  

19 The Actualization of Religiousity 

and Community Togetherness in 

Tawang Susukan Village, 

Semarang District in Tradition 

of Sedekah Bumi Merti Desa.  

S. sulistiyoningsih, 

W.A. Rais, Supana 

International Journal 

of Multicultural and 

Multireligious 

Understanding,Vol. 

8, No. 9 (2021) 

Kualitatif 

hermeneutika 

Kajian budaya 

kearifan lokal,  

nilai sosiologi, 

teologis, dan 

ekologis 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

dan aktualisasi 

religiusitas  

Perbedaannya pada objek 

penelitian 

20 The Sedekah Bumi Tradition as 

an Effort to Improve Local 

Wisdom Education for 

Generations of The Nation. 

Merina, Lelly 

Qodariah, Cahya 

Adhitya Pratama 

Riwayat: 

Educational Journal 

of History and 

Humanities, Vol. 6, 

No. 2 (2023) 

Kualitatif dengan 

pendekatan studi 

pustaka 

Pendidikan 

karakter dan 

nilai dalam 

tradisi 

Membahas 

mengenai 

sedekah bumi 

Fokus penelitian ini nilai-nilai 

moral yang terkandung dalam 

tradisi sedekah bumi dan 

dikaitkan dengan pendidikan 

karakter 



27 
 

 
 

1.6 Kerangka Konseptual 

1.6.1 Religiusitas 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), religiusitas diartikan 

sebagai pengabdian atau kesalehan terhadap agama28. Konsep ini memiliki dua 

ciri utama. Pertama, religiusitas berakar pada doktrin atau ajaran agama tertentu, 

di mana kehidupan manusia diarahkan oleh prinsip-prinsip yang diyakini berasal 

dari Tuhan. Kedua, religiusitas diwujudkan melalui metode atau praktik ibadah 

yang diajarkan oleh lembaga keagamaan, sehingga menjadi panduan dalam 

menjalani kehidupan sehari-hari.29  

Menurut Koenig, religiusitas merupakan sistem terorganisir yang 

mencakup keyakinan, praktik, dan ritual dalam masyarakat.30 Religiusitas 

mengikat individu ke dalam komunitas moral yang mempunyai keyakinan dan 

praktik yang sama. Durkheim menjelaskan bahwa religiusitas merupakan bentuk 

dari ekspresi sosial yang terjadi dari kesadaran kolektif masyarakat. Kepatuhan 

terhadap norma, ritual keagamaan yang dihormati bersama merupakan cerminan 

religiusitas yang memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas sosial. 

 
28 Kamus Besar Bahasa Indonesia 
29 Yulmaida Amir, Diah Rini Lesmawati, Religiusitas dan Spiritualitas: Konsep yang sama atau 

Berbeda. Jurnal Ilmiah Penelitian Psikologi: Kajian Empiris & Non Empiris. Vol. 2, No. 2, 2016, hlm. 

72 
30 Bambang Suryahadi. RELIGIUSITAS Konsep Pengukuran, dan Implementasi di Indonesia (Jakarta: 

Bibliosmia Karya Indonesia, 2021), hlm.11 



28 
 

 
 

Aktualisasi religiusitas sendiri berarti mewujudkan nilai-nilai keagamaan 

dalam bentuk nyata sesuai dengan ajaran dan kepercayaan yang dianut. Salah 

satu contohnya dapat ditemukan dalam tradisi babaritan di Kampung Adat 

Kranggan. Tradisi ini bukan sekadar kebiasaan sosial, tetapi juga memuat unsur 

kepercayaan yang telah dianut masyarakat sejak lama. Berdasarkan sejarahnya, 

pelaksanaan babaritan dipengaruhi oleh ajaran agama atau sistem kepercayaan 

tertentu, sehingga tradisi ini menjadi wujud nyata dari religiusitas yang 

terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat setempat. 

1.6.2 Tradisi 

Seperti dijelaskan Soekanto, tradisi merupakan pola perilaku atau 

kepercayaan yang telah membentuk bagian integral dari budaya suatu 

masyarakat, sehingga menjadi adat istiadat yang diwariskan secara turun-

temurun31 Tradisi ini banyak diteruskan melalui ritual atau acara adat sebagai 

bentuk pengingat untuk anggota masyarakat tentang nilai dan norma yang ada 

dalam sebuah tradisi. Tradisi menjadi bagian penting dari budaya yang tetap 

terjaga dengan tetap mempertahankan nilai-nilai yang ada sejak awal sebuah 

tradisi muncul. 

 
31 Soerjono Soekanto. Sosiologi Suatu Pengantar. (Jakarta: Rajawali Pers, 2006) 



29 
 

 
 

Kebudayaan dalam masyarakat dilahirkan oleh tradisi. Terdapat tiga 

bentuk kebudayaan yang dihasilkan dari tradisi, yakni:32 

1. Kebudayaan sebagai sesuatu kumpulan dari hasil pemikiran, 

nilai-nilai, norma-norma, peraturan (ideas). 

2. Kebudayaan sebagai kumpulan aktivitas dan tindakan manusia 

yang teratur dalam masyarakat (activities). 

3. Kebudayaan sebagai sesuatu yang diciptakan atau hasil karya 

manusia secara nyata (artifact). 

 Suatu tradisi memiliki fungsi bagi masyarakat, antara lain:33 

a. Tradisi merupakan suatu pedoman adat kebiasaan yang diwariskan. 

Letaknya sebagai pedoman atau aturan kebiasaan yang diwariskan secara 

turun-temurun, yang menjadi acuan masyarakat dalam bertindak, 

berperilaku, dan menjaga nilai-nilai budaya yang telah ada sejak leluhur. 

Tradisi juga berfungsi sebagai sistem nilai dan kepercayaan yang terus 

dibawa dari satu generasi ke generasi berikutnya, memperkuat identitas 

budaya dan memelihara kesinambungan sosial dalam masyarakat. 

b. Tradisi merujuk pada pengakuan dan penerimaan mengenai norma, 

keyakinan, serta lembaga yang ada dan diperlukan pembenaran untuk dapat 

 
32 Mattulada. Kebudayaan, Kemanusiaan, dan Lingkungan Hidup. (Hasanuddin University Press. 

1997), hlm. 1 
33 Piotr Sztompka. Sosiologi Perubahan Sosial. (Jakarta: Prenada Media Grup, 2007), hlm. 74-75 



30 
 

 
 

mengikat para anggotanya. Tradisi berfungsi sebagai sumber legitimasi, 

meskipun terdapat risiko paradoks di mana suatu perilaku dilakukan hanya 

karena orang lain melakukan hal yang sama sebelumnya, atau keyakinan 

yang diterima hanya karena sudah diterima sebelumnya.  

c. Tradisi memberikan tanda yang kuat identitas kolektif memperkuat dan 

memperkuat rasa kesetiaan pada pandangan yang dimiliki terhadap negara, 

masyarakat dan kelompok. Contoh utamanya seperti lagu, bendera, 

lambang, mitologi, dan ritual bersama. Tradisi nasional selalu terkait 

dengan peristiwa masa lalu dan berguna untuk memelihara persatuan 

bangsa.  

d. Membantu menyediakan tempat untuk melepaskan diri dari situasi yang 

tidak menyenangkan dalam kehidupan modern. Sebuah tradisi yag 

mengingatkan pada masa lalu yang lebih bahagia dan mewakili sumber 

kebanggan alternatif ketika masyarakat menghadapi krisis. 

1.6.3 Sakralitas Berdasarkan Emile Durkheim 

Émile Durkheim memandang agama sebagai fenomena sosial yang 

memiliki peran penting dalam kehidupan masyarakat. Ia menjelaskan agama 

sebagai sistem kepercayaan yang terorganisir dan berkaitan dengan hal-hal yang 

dianggap kudus atau sakral. Menurut Durkheim, terdapat dua unsur utama yang 

menjadi syarat agar sesuatu dapat dikategorikan sebagai agama: pertama, adanya 



31 
 

 
 

sifat suci atau sakral; kedua, praktik ritual yang dilakukan secara teratur oleh 

penganutnya. 34 

Agama berfungsi untuk membedakan antara hal-hal yang sakral dan yang 

bersifat duniawi atau profan. Hal yang sakral dipandang memiliki kedudukan 

lebih tinggi, penuh wibawa, dan layak dihormati, sedangkan yang profan 

merupakan bagian dari kehidupan sehari-hari yang biasa dan tidak menuntut rasa 

hormat khusus. Sikap penghormatan terhadap simbol-simbol sakral 

mencerminkan rasa hormat dan kesadaran akan nilai-nilai luhur yang terkandung 

dalam kepercayaan tersebut. 35 

Sakralitas bukan sifat yang melekat secara alamiah melainkan karena 

dianggap istimewa, dihormati, dan suci yang diberikan oleh masyarakat melalui 

representasi kolektif, ritual, dan kepercayaan bersama. Sakralitas dianggap 

memiliki kekuatan moral dan simbolik bagi kelompok sosial. Sesuatu menjadi 

sakral karena masyarakat memberi makna khusus dan menjadikannya simbol 

solidaritas. Melalui yang sakral, anggota masyarakat menegaskan kepatuhan, 

keterikatan, dan solidaritas terhadap komunitas komunal mereka.36 

 
34 Ambo Upe. Tradisi Aliran dalam Sosiologi dari Positivistik ke Post Positivistik. (Depok: Rajawali 

Pers, 2017), hlm. 105 
35 Thomas F. O’dea, Sosiologi Agama: Suatu Pengenalan Awal. (Jakarta: PT Rajagrafindo Persada, 

1994), hlm. 36 
36 Emile Durkheim, The Elementary Forms of The Religious Life (New York: Free Press, 1955), hal. 

52-56 



32 
 

 
 

Durkheim menekankan bahwa fokus agama adalah pada hal-hal sakral 

karena pengaruhnya mampu membentuk norma, memelihara keteraturan sosial, 

dan menentukan kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. Sementara itu, 

hal-hal profan hanyalah cerminan kehidupan rutin individu dan memiliki dampak 

yang terbatas terhadap tatanan sosial. Dengan demikian, agama tidak sekadar 

soal kepercayaan pribadi, tetapi juga menjadi instrumen penting dalam menjaga 

integrasi dan stabilitas masyarakat.37 

Dalam masyarakat tradisional, hubungan antara agama dan masyarakat 

terlihat dalam hal ritual. Agama memiliki peran dalam kesadaran kolektif yang 

membentuk kesatuan masyarakat yang taat kepada kepercayaan dan pendapat 

bersama. Agama berperan dalam fungsinya sebagai penguatan solidaritas dan 

alat integrasi masyarakat, yang terlihat dari ketaatan manusia terhadap agama 

yang ditekankan melalui praktik ritual. Pada masyarakat modern juga tidak 

menghilangkan sifat kudus, yang terlihat dari masyarakat yang memberikan rasa 

hormat dan perasaan tidak mempersalahkan kepada moralitas rasionalnya.38 

Perspektif ini melihat aktualisasi religiusitas sebagai bentuk pemikiran Durkheim 

mengenai agama sebagai fenomena sosial yang mengikat masyarakat melalui 

kepercayaan dan praktik ritual.  

 
37 Kamiruddin, Fungsi Sosiologi Agama: (Studi Profan dan Sakral Menurut Emile Durkheim). Media 

Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, Vol. 3, No. 2. hlm. 164-165 
38 Ambo Upe, Tradisi Aliran dalam Sosiologi dari Positivistik ke Post Positivistik, hlm. 107 



33 
 

 
 

1.6.4 Teori Interpretatif Simbolik  

Agama bagi Geertz merupakan sebagai nilai-nilai budaya, di mana ia 

melihat nilai-nilai tersebut ada dalam suatu kumpulan makna. Dengan 

kumpulan makna tersebut, masing-masing individu menafsirkan 

pengalamannya dan mengatur tingkah lakunya. Dengan nilai-nilai tersebut 

pelaku dapat mendefinisikan dunia dan pedoman apa yang akan 

digunakannya.39 Geertz menjelaskan kepercayaan memunculkan nilai 

kebenaran secara intelektual dan mendorong adanya komitmen secara 

emosional. Hal ini dikarenakan objek tersebut menjanjikan adanya rasa aman 

yang dirumuskan dalam bentuk apa pun, seperti Sang Pencipta. Objek tersebut 

terpisah dari hal duniawi yang dipercaya oleh akal manusia, namun dianggap 

memiliki implikasi yang luas yang menentukan arah perilaku manusia.40 

Kepercayaan menjadi masuk akan karena antara pandangan dan gaya hidup 

telah disepakati dan dikaitkan dengan struktur realitas. Selain itu terdapat 

keselarasan yang mendasar dan sederhana di dalamnya, sehingga melengkapi 

dan saling memberi makna satu dengan yang lain.41 

Dalam pendekatan interpretatif simbolik Clifford Geertz, budaya 

dipahami sebagai ekspresi dari pola-pola makna yang diwujudkan melalui 

berbagai bentuk simbol. Geertz mendefinisikan budaya sebagai suatu sistem 

 
39 Geertz, Kebudayaan dan Agama, hlm.51 
40 Geertz, The Interpretation of Cultures, hlm. 126 
41 Ibid, hlm.129 



34 
 

 
 

makna simbolik yang digunakan oleh manusia untuk mengungkapkan 

kesadaran mereka tentang dunia serta cara mereka menjalani dan 

menafsirkannya. Segala sesuatu yang mampu menyampaikan pemikiran atau 

makna kepada individu baik dalam bentuk benda, tindakan, peristiwa, kualitas, 

maupun relasi dapat berfungsi sebagai simbol. Dengan demikian, simbol tidak 

hanya merepresentasikan realitas, tetapi juga membentuk pemahaman dan 

praktik sosial dalam kehidupan sehari-hari. Geertz menyadari bahwa simbol 

dalam ritual mengandung lapisan makna yang ditangkap dan dimaknai bersama 

oleh komunitas42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
42 Ibid, hlm.89 



35 
 

 
 

1.7 Hubungan Antar Konsep 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber: Diolah Peneliti (2025) 

Religiusitas diwujudkan melalui praktik sosial budaya berupa babaritan yang 

menjadi media ungkapan nilai-nilai religiusitas masyarakat secara kolektif yang 

dianalisis menggunakan teori sakralitas Emile Durkheim yang membedakannya 

menjadi dua hal, yang sakral dan yang profan. Simbol sakral merujuk pada hal-hal yang 

dianggap suci dan dihormati. Dalam tradisi babaritan di antaranya doa bersama, sesaji, 

leluhur, tempat dan waktu pelaksanaan, dan kokolot. Sementara simbol profan merujuk 

Aktualisasi Religiusitas dalam 

Tradisi Babaritan 

Teori Sakralitas   

Emile Durkheim 

Sakral Profan 

Kesadaran Kolektif 

Pemeliharaan 

Solidaritas Sosial 



36 
 

 
 

pada aktivitas sehari-hari yang bersifat duniawi, seperti gotong royong dan makan 

bersama. Simbol profan yang mengikat kebersamaan di masyarakat.  

Interaksi pada tradisi babaritan antara simbol sakral dan simbol profan 

melahirkan kesadaran kolektif. Melalui babaritan individu bertindak sebagai bagian 

dari kesatuan sosial. Kesadaran kolektif masyarakat membuat tradisi babaritan terus 

dilakukan oleh masyarakat sehingga menjadi pemelihara solidaritas sosial. Babaritan 

bukan hanya bermakna spiritual tetapi juga mereproduksi dan mempertahankan 

solidaritas sosial. 

1.8  Metodologi Penelitian 

1.8.1 Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini dilakukan menggunakan metode penelitian kualitatif 

dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Menurut Creswell, penelitian kualitatif 

merupakan jenis penelitian yang menggali dan memahami makna bagaimana 

persoalan sosial memengaruhi beberapa individu atau kelompok.43 Penelitian 

kualitatif menghasilkan data penelitian yang tidak dapat diukur secara kuantitatif, 

temuannya menunjukkan kehidupan masyarakat, sejarah, tingkah laku, 

fungsionalisasi organisasi, dan hubungan kekerabatan.44 Penelitian kualitatif 

bertujuan untuk menjelaskan fenomena sedalam mungkin dan tidak memerlukan 

 
43 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. (Yogyakarta: 

Pustaka Belajar, 2014), hlm. 4 
44 M. Djunaidi Ghony dan Fauzan Almanshur. “Metode Penelitian Kualitatif”. (Yogyakarta: Ar-Ruzz 

Media, 2020), hlm. 25 



37 
 

 
 

sampling dalam jumlah besar, yang dinyatakan dalam bentuk kata, kalimat, 

narasi dan gambar yang bisa menjelaskan fenomena yang diteliti. 

Penelitian kualitatif akan memaparkan secara rinci dan mendalam untuk 

menggambarkan suatu gejala dan peristiwa. Dengan demikian, penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif untuk memberikan penjelasan mendalam 

mengenai tradisi babaritan, proses persiapan sampai dengan pelaksanaannya 

serta bagaimana aktualisasi religiusitas dalam tradisi babaritan di Kampung Adat 

Kranggan. 

1.8.2 Subjek Penelitian 

Subjek atau informan dalam penelitian adalah salah satu elemen yang 

sangat penting. Subjek penelitian mencakup semua entitas yang dapat 

memberikan informasi atau menjelaskan fenomena yang sedang diteliti oleh 

peneliti, sehingga data yang diperoleh menjadi referensi untuk penelitian.45 

Subjek penelitian ini adalah warga Kranggan yang terdiri dari sesepuh, individu 

yang menjalankan tradisi babaritan, dan warga sekitar yang mengamati dan 

melaksanakan tradisi babaritan. 

 

 

 
45 Muhammad Idrus. “Metodologi Penelitian Ilmu Sosial”. (Yogyakarta: PT. Gelora Aksara Pratama, 

2005), hlm. 90-91. 



38 
 

 
 

Tabel 1.2 Subjek Penelitian 

Nama  Usia Status  

Pak Musa 34 tahun Warga 

Pak Neman 53 tahun Warga 

Bu Inah 36 tahun Warga 

Abah Suta 67 tahun Sesepuh 

Abah Kisan 70 tahun Sesepuh 

 

1.8.3 Peran Peneliti 

Dalam penelitian ini, peneliti berperan mengumpulkan data dan informasi 

melalui wawancara, observasi, data sekunder, dan kemudian menganalisis data 

yang diperoleh dari informan. Peneliti juga ikut hadir dan mengikuti rangkaian 

acara tradisi babaritan. Partisipasi langsung oleh peneliti memastikan keakuratan 

dan validitas data yang diperoleh.  

1.8.4 Lokasi dan Waktu Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Kampung Adat Kranggan, Kelurahan 

Jatirangga, Kecamatan Jatisampurna, Kota Bekasi. Kampung Adat Kranggan 

terletak di pinggiran Bekasi dan perkotaan yang modern. Kranggan merupakan 

lingkungan yang masih menjalankan tradisi babaritan di tengah modernisasi. 

Waktu penelitian dimulai dari bulan Januari sampai Juni 2025. 



39 
 

 
 

1.8.5 Teknik Pengumpulan Data 

a. Observasi 

Observasi adalah teknik untuk mengumpulkan informasi secara langsung 

dengan cara mengamati fenomena, kejadian, perilaku, atau objek yang 

menjadi fokus penelitian. Observasi memungkinkan peneliti memperoleh 

data yang nyata, alami, dan kontekstual. Dalam penelitian ini, peneliti 

melakukan observasi di lokasi kampung kranggan dan mengamati proses 

kegiatan babaritan dan tempat-tempat yang dijadikan wadah untuk 

tradisi. 

b. Wawancara 

Wawancara adalah teknik untuk mengumpulkan data dan informasi 

dengan tindakan komunikasi antara peneliti dengan subjek yang akan 

diteliti. Teknik ini digunakan untuk mendapatkan informasi yang 

mendalam.46 Peneliti mengajukan pertanyaan secara langsung kepada 

tokoh adat juga warga Kampung Adat Kranggan.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        

c. Dokumentasi 

Dokumentasi merupakan cara pengumpulan data dengan mencatat data-

data yang sudah ada melalui dokumen-dokumen. Menurut Sugiyono 

dokumen adalah catatan peristiwa yang sudah berlalu. Data dokumentasi 

merupakan data sekunder, bukan didapatkan langsung dari pihak 

 
46 Op. Cit. hlm. 165-175 



40 
 

 
 

pertama.47 Teknik pengumpulan data yang diambil secara langsung atau 

melalui media seperti buku, tulisan, dan gambar sebagai tambahan 

informasi yang mendukung penelitian.  

1.8.6 Triangulasi Data 

Triangulasi berasal dari kata “triangle” (segitiga), yang melambangkan 

penguatan informasi dari berbagai sisi. Dengan triangulasi, peneliti tidak hanya 

bergantung pada satu sumber atau metode, tetapi mengonfirmasi temuan dari 

sudut pandang berbeda sehingga hasil penelitian lebih kredibel.48 Temuan dapat 

dikuatkan dengan kekuatan data lain, sehingga meningkatkan validitas dan 

reliabilitas serta mengurangi risiko bias. Metode triangulasi data bisa melalui 

wawancara, observasi, serta studi pustaka terkait.  

1.9 Sistematika Penulisan 

Penelitian ini disusun menjadi lima bab, yang terdiri dari bab pertama 

pendahuluan, bab kedua setting sosial dan lokasi, bab ketiga berisi temuan 

penelitian, bab keempat berupa analisis, dan bab kelima sebagai kesimpulan. 

Berikut adalah sistematika penulisan penelitian: 

 
47 Sugiyono. ”Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D”. (Bandung: Alfabeta, 2013) hlm. 

240 
48 Ibid,  hlm. 154 



41 
 

 
 

BAB I: Pada bab ini berisikan latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan 

penelitian, manfaat penelitian, tinjauan literatur sejenis, kerangka konseptual, 

metodologi penelitian, dan sistematika penulisan. 

BAB II: Pada bab ini menjelaskan profil sosial wilayah Kampung Adat 

Kranggan 

BAB III: Pada bab ini menjelaskan hasil temuan lapangan dari tradisi 

babaritan berupa sejarah, proses pelaksanaan, keterlibatan masyarakat, dan 

nilai-nilai dalam tradisi tersebut. 

BAB IV: Pada bab ini menjelaskan aktualisasi religiusitas tradisi babaritan, 

tradisi babaritan sebagai praktik sosial sakral, cerminan kesadaran kolektif, dan 

mekanisme pemeliharaan solidaritas sosial. Serta makna simbol dalam tradisi 

babaritan. 

BAB V: Pada bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang dilakukan 

oleh peneliti dan juga saran dari peneiti tentang penelitian yang dilakukan. 


