
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Fenomena debus yang paling terkenal pada masyarakat Banten sebagai 

kesenian pada setiap pertunjukannya yaitu besi tajam untuk dipukulkan ke pemain. 

Permainan besi tajam tersebut sebenarnya dasar dari debus. Atraksi tersebut yang 

membuat fenomena debus terkenal di kawasan  Banten khususnya di daerah Curug 

Goong Kabupaten Serang. Akan tetapi, seiring dengan perkembangan zaman, 

kesenian debus saat ini sudah mengalami akulturasi dengan tradisi lokal lainnya 

yang ada di Banten dan unsur-unsur lokal sebelum masuknya Islam. Sehingga 

dengan proses akulturasi tersebut, terkadang sulit untuk membedakan secara tegas 

antara ritual tarekat di satu sisi dan ritual debus hasil adopsi tradisi lokal di sisi lain.  

Akan tetapi sekarang ini muncul kecenderungan kuat bahwa permainan debus itu 

bukan untuk mereka yang ingin belajar tarekat, tetapi mereka yang semenjak awal 

sudah tertarik pada ilmu persilatan, terutama pada kelompok para Jawara. Menurut 

Raya et al., (2021) para Jawara tersebut mendapatkan ilmu kedigdayaan tanpa 

pernah adanya suatu selektif untuk memilih antara yang berasal dari tradisi tarekat 

atau tradisi lokal. 

Kata debus sekarang ini merujuk pada suatu kesenian yang dimainkan 

secara kelompok dengan mengandalkan pada kekuatan tubuh, penguasaan 

terhadap ilmu-ilmu kesaktian dan kekebalan tubuh dari benda-benda tajam dan api 

(Said, 2016). Permainan ini biasa berkaitan erat dengan kemampuan bermain silat 

yang biasa diiringi dengan sekelompok alat musik tradisional Banten. Oleh karena 

itu, untuk menjadi seorang pemain debus dibutuhkan latihan dan persyaratan yang 

cukup berat, seperti berpuasa, membaca dan menghafal doa-doa atau mantra-

mantra dan persyaratan-persyaratan lainnya, seperti kemampuan untuk bermain 

silat dan memainkan alat-alat musik tradisional. Hal tersebut yang memiliki 

kedekatan kaitannya dengan seni pertunjukan debus yang sekarang ini kita kenal. 



 

2 
 

Debus yang merupakan tradisi yang dikenal dalam tarekat, khususnya 

tarekat Rifa’iyah. Tarekat tersebut sebagai petanda bagi seorang murid yang telah 

mencapai derajat (maqam) tertentu. Penyebaran debus sebagai tarekat, menjadi 

sarana yang efektif dalam memperkenalkan Islam di Banten dan daerah lainnya di 

nusantara yang memang dikenal sangat kental akan kepercayaan kepada kekuatan 

gaib (Setiadi, 2023). Tahapan perkembangan selanjutnya, debus mengalami 

perkembangan yang rumit ketika menjadi kepercayaan populer di masyarakat 

awam. Permainan debus pada akhirnya tidak hanya merujuk pada sumber tarekat 

yang ada, tetapi dari tradisi lokal yang telah lama populer di masyarakat (Alizah, 

2022). Debus di awal kemunculannya tidak bisa dipraktekkan oleh sembarang 

orang. Sebab yang dapat melakukan praktek debus hanya orang yang sudah taat 

betul dengan ajaran-ajaran Islam. Apabila orang yang belum taat dalam 

mengamalkan ajaran Islam dalam melakukan pertunjukan debus, maka senjata 

tajam yang digunakan tersebut bisa melukai tubuh orang tersebut.  Fenomena 

debus saat ini didapatkan seolah-olah telah tercabut dari akar sebenarnya, yakni 

bagian tradisi tarekat. Kini permainan debus lebih dikenal sebagai pertunjukan 

permainan orang-orang yang memiliki ilmu kesaktian.  

Seni pertunjukan debus pada dasarnya harus dilestarikan karena sesuai 

dengan Undang-Undang Dasar Nomor 11 tahun 2010 tentang Cagar Budaya. 

Bahwa undang-undang tersebut mengamanahkan untuk menjaga bangunan yang 

memiliki nilai-nilai budaya dan kesenian tradisional daerah. Berdasarkan Undang-

Undang Dasar tersebut pemerintah daerah Kabupaten Serang mengeluarkan 

peraturan daerah pada nomor 8 tahun 2014 tentang rencana induk pembangunan 

kepariwisataan Kabupaten Serang tahun 2014 – 2025. Bahwa peraturan 

pemerintah daerah tersebut menyatakan selain melestarikan kesenian yang berada 

di daerah Kabupaten Serang tetapi kesenian-kesenian tersebut harus berdampak 

positif untuk kepariwisataan Kabupaten Serang.  

Tantangan dalam upaya pelestarian kebudayaan khususnya kesenian 

tradisional tersebut semakin berat karena berkembangnya zaman serta adanya arus 

globalisasi pada masa sekarang ini (Zhou et al., 2022). Perkembangan zaman serta 

adanya arus globalisasi ini mengakibatkan banyak perubahan-perubahan yang 

terjadi di dalam pola kehidupan masyarakat, yang juga berpengaruh pada 



 

3 
 

kebudayaan masyarakat itu sendiri (Ruiz et al., 2021). Istilah pertunjukan budaya 

digunakan seolah-olah ialah sesuatu komersial mencakup segala sesuatu yang 

menjadi milik seni pertunjukan (Anril & Tiatco, 2019). Hal tersebut merupakan 

salah satu alternatif untuk melestarikan pertunjukan debus dengan 

mempertunjukannya untuk kebutuhan wisata. Sehingga peraturan daerah pada 

nomor 8 tahun 2014 tentang rencana induk pembangunan kepariwisataan 

Kabupaten Serang dapat terlaksana dengan baik.  

Kesenian pertunjukkan debus saat ini lebih mementingkan tradisi mistik  

daripada tradisi nilai-nilai keislaman. Debus saat ini tidak lagi mengamalkan nilai-

keislaman seperti pembacaan wirid atau zikir, pembacaan manaqib Syekh Abdul 

Qodir yang fungsinya untuk meminta kekebalan tubuh dalam pertunjukannya. Saat 

ini ritual pertunjukan debus lebih mementingkan nilai-nilai mistik seperti 

melakukan ritual menggunakan sesajen di tempat tertentu dan membacakan 

mantra-mantra yang dipercayai memiliki kekuatan mistik. Menurut Zhang et al. 

(2021) mantra  tertentu dapat  dipermudah  segala  harapan  dan  akan  dikabulkan 

segala  keinginannya  oleh  makhluk gaib  yang  diyakininya.  Hal  tersebut  

diyakini  akan  terwujud  dengan  ketentuan  mengasihi  makhluk  gaib. Menurut 

Muyco (2016) mantra sebagai narasi lisan di mana kekuatannya diceritakan dari 

pesona mistiknya.  

Ritual mantra debus bukan sekadar kata-kata tanpa makna, tetapi 

mengandung nilai religius, kepercayaan, dan filosofi hidup masyarakat Banten. 

Dalam praktiknya, mantra tersebut dipercaya mampu menghadirkan kekuatan 

supranatural yang melindungi pemain dari cedera dan bahaya. Aspek ini 

menunjukkan bahwa debus bukan hanya hiburan, tetapi juga memiliki fungsi 

sebagai sarana spiritual dan identitas budaya. Pembacaan mantra debus dalam 

melakukan ritualnya seperti membaca doa-doa dalam ajaran Islam dan bahkan ada 

sebagian pembacaan mantra debus dibaca di dalam hati saat pertunjukan debus.  

Tradisi mantra debus di Banten merupakan bagian dari tradisi lisan (Verbal 

Folklore). Mantra debus merupakan doa sakral kesukuan yang mengandung mistik 

dan berkekuatan gaib (Ruma et al., 2022). Mantra debus Banten ini merupakan 

produk budaya yang bersifat sinkretik antara kepercayaan lokal dan tradisi agama. 



 

4 
 

Bagi masyarakat Banten, mantra merupakan salah satu khazanah budaya lisan yang 

integral dengan khazanah budaya lainnya. Eksistensinya masih dibutuhkan oleh 

masyarakat Banten sampai saat ini (Asmayawati et al., 2023). Mantra-mantra 

debus tersebut harus diucapkan sebagai tradisi pada saat pertunjukan akan dimulai. 

Mantra tersebut fungsinya sebagai bacaan untuk menghindarkan dari benda senjata 

tajam, sehingga tidak melukai para pemain debus.  

Mantra debus umumnya menggunakan bahasa Sunda dialek Banten atau 

Jawa Serang dalam untaian kata pada mantranya. Penyebaran bahasa sunda identik 

dengan masyarakat Jawa Barat dan Banten (Sauri et al., 2022). Dalam hal ini 

bahasa Sunda yang digunakan oleh masyarakat Banten adalah bahasa sunda dialek 

Banten. Untuk itu mantra yang digunakan oleh para pemain debus menggunakan 

bahasa Sunda Banten (Nugraha et al., 2019). Penyebaran bahasa Sunda di Banten 

ikut mempengaruhi mantra yang digunakan dalam seni pertunjukan debus. Bahasa 

Sunda yang digunakan pada mantra debus umumnya menggunakan bahasa Sunda 

dialek keseharian masyarakat Banten. Sehingga bahasa Sunda yang dipergunakan 

untuk mantra debus mudah untuk dipahami oleh masyarakat Banten.  

Penelitian-penelitian mengenai mantra tentunya sudah banyak diteliti tetapi 

penelitian mengenai debus masih jarang untuk dikaji terutama berkaitan dengan 

pergeseran ritual menggunakan mantra. Adapun penelitian-penelitian tentang 

mantra diantaranya penelitian yang dilakukan oleh Lynch et al. (2018) judul 

penelitiannya “Mantra Meditation for Mental Health in the General Population: 

A Systematic Review.” Adapun permasalahan yang dikaji ialah meditasi 

menggunakan mantra telah menarik perhatian lebih dalam literatur sebagai strategi 

untuk mendorong kesehatan mental yang positif. Selanjutnya penelitian tentang 

mantra dilakukan oleh Burke (2012) dengan judul penelitiannya “Comparing 

Individual Preferences For Four Meditation Techniques: Zen, Vipassana 

(Mindfulness), Qigong, And Mantra.” Adapun permasalahan yang dibahas dalam 

penelitiannya studi percontohan dilakukan untuk membandingkan empat teknik 

mantra meditasi untuk preferensi pribadi.   

Selain itu penelitian mengenai seni pertunjukan debus diteliti oleh Rohman 

(2023) dengan judul penelitiannya “Negotiating Islam: A Study on the Debus 



 

5 
 

Fatwa of the Indonesian Council of Ulama in Banten.” Penelitian tersebut 

mengkaji fatwa debus sebagai pertunjukan seni bela diri tradisional yang dijiwai 

dengan dengan kesaktian berdasarkan pandangan syariat Islam. Penelitian 

selanjutnya diteliti oleh Solehah et al.(2022) dengan judul penelitiannya “Nilai-

Nilai Budaya pada Kesenian Debus (Suatu Pendekatan Studi Etnografi Budaya 

Banten).” Penelitian tersebut mengkaji kesenian debus diposisikan oleh 

masyarakat setempat sebagai bentuk kebudayaan dan perannya dalam 

mengembangkan nilai-nilai budaya kewarganegaraan. 

Berdasarkan penelitian-penelitian terdahulu menunjukan kebaruan atau 

State of the Art dalam penelitian ini mengenai perubahan identitas ritual dan 

pertunjukan debus dalam menggunakan mantra berdasarkan nilai keislaman. Hal 

tersebut berlandaskan karena belum ada yang mengkaji perubahan ritual dan 

pertunjukan debus dalam menggunakan mantra. Selain itu adanya perubahan 

masyarakat Banten yang lebih mempercayai hal mistik dan ilmu kekebalan tubuh 

dalam mempelajari seni pertunjukan debus dan tidak lagi menganggap bahwa seni 

pertunjukan debus sebagai dakwah dalam menyebarkan Islam di Banten.  

Urgensi melakukan penelitian dilatarbelakangi hilangnya tradisi ritual 

menggunakan mantra pada debus beraliran Jangjawokan atau debus beraliran 

hitam. Pergeseran tradisi ritual debus saat ini lebih mementingkan nilai-nilai mistik 

dengan mempersiapkan sesajen saat melakukan ritual. Saat melakukan pertunjukan 

debus, tidak lagi bertujuan untuk menyebarkan Islam, tetapi lebih mengutamakan 

permainan kekebalan tubuh. Selain itu, generasi penerus sudah banyak yang tidak 

mau melestarikan pertunjukan debus karena sulitnya melakukan pertunjukan debus 

dan tidak ada perhatian dari dinas terkait dalam melakukan revitalisasi pada 

sanggar debus.  

Urgensi penelitian ini diperkuat dengan penelitian terdahulu mengenai 

mantra debus. Salah satunya penelitian yang dilakukan Hermanto & Kerin (2021) 

dengan judul “Debus Banten: In Between Myth, Belief, And Culture.” Debus 

dianggap sebagai seni yang masih kontroversial asal usulnya, karena seni ini 

memperlihatkan kemampuan orang-orang yang kebal terhadap senjata tajam dan 

bahan-bahan berbahaya lainnya yang dapat sangat membahayakan manusia. 



 

6 
 

Penelitian selanjutnya dilakukan Rohman (2023b) “Negotiating Islam: A Study on 

the Debus Fatwa of the Indonesian Council of Ulama in Banten.” Analisis 

mengenai otoritas agama dalam konteks kesenian debus, yang sekali lagi 

menegaskan bahwa otoritas ini tidak pernah monolitik atau absolut. 

Wawancara yang dilakukan dengan ketua padepokan debus di Curug Goong 

menyatakan permasalahan yang terjadi pada kesenian debus di daerah Curug 

Goong Kabupaten Serang ialah masyarakat tidak lagi melestarikan kesenian debus 

sebagai ciri khas kesenian di Banten. Masyarakat Curug Goong Kabupaten Serang 

cenderung lebih memilih kesenian yang populer di masyarakat seperti musik 

dangdut yang digelar diacara pesta pernikahan tidak lagi menganggap kesenian 

debus. Kondisi saat ini di Curug Goong hanya tinggal satu sanggar atau padepokan 

yang masih melestarikan kesenian debus dengan orang-orang yang 

melestarikannya sudah lanjut usia dan hanya keturunan keluarga saja yang mau 

melestarikannya. Ritual-ritual kesenian debus pada zaman sekarang sudah terlepas 

dari tarekat keislaman.  

Berdasarkan permasalahan tersebut, maka perlu dilakukan penelitian 

mengenai mantra pada seni pertunjukan debus sebagai kesenian khas Banten. 

Pentingnya penelitian ini untuk diteliti karena hasil penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi mengenai perkembangan pertunjukan tradisi kesenian 

debus dan identitas budaya Banten untuk disebarluaskan pada masyarakat 

Indonesia dan negara-negara lain. Bahwa seni pertunjukan debus dapat diketahui 

dari berbagai kalangan sebagai identitas masyarakat Banten, sehingga akan 

berdampak pada meningkatnya pariwisata di Banten. Berdasarkan pentingnya 

penelitian tersebut, maka peneliti melakukan penelitian disertasi dengan judul 

“Mantra Debus: Pertunjukan Tradisi dan Identitas Keislaman Budaya Banten.”  

1.2 Fokus dan Sub Fokus Penelitian  

Fokus penelitian meliputi objek sasaran penelitian dan memuat rincian 

pernyataan mengenai cakupan yang diungkapkan dalam penelitian ini.  Fokus 

penelitian ini adalah mantra debus sebagai pertunjukan tradisi dan identitas 

keislaman Budaya Banten.  Adapun sub fokus penelitian ini sebagai berikut. 



 

7 
 

1. Makna mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat Banten. 

2. Ritual dalam pertunjukan debus sebagai keislaman budaya masyarakat 

Banten.  

3. Representasi tradisi mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat 

Banten.  

4. Identitas mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat Banten.  

5. Revitalisasi mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat Banten. 

6. Tema budaya pada mantra debus sebagai pertunjukan tradisi dan identitas 

keislaman masyarakat Banten.  

1.3 Rumusan Masalah  

Berdasarkan fokus dan sub fokus pada penelitian ini maka dapat dikaji rumusan 

masalah pada penelitian ini sebagai berikut.  

1. Bagaimana makna mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat 

Banten  ? 

2. Bagaimana ritual dalam pertunjukan debus sebagai keislaman budaya 

masyarakat Banten ? 

3. Bagaimana representasi tradisi mantra debus sebagai keislaman budaya 

masyarakat Banten ? 

4. Bagaimana identitas mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat 

Banten ? 

5. Bagaimana revitalisasi mantra debus sebagai keislaman budaya 

masyarakat Banten ? 

6. Bagaimana tema budaya pada mantra debus sebagai pertunjukan tradisi 

dan identitas keislaman masyarakat Banten ? 

1.4 Tujuan Penelitian  

Berdasarkan rumusan permasalahan dalam penelitian ini maka dapat diketahui 

tujuan penelitian sebagai berikut.  

1. Mengkaji makna mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat 

Banten. 

2. Mengkaji  ritual dalam pertunjukan debus sebagai keislaman budaya 

masyarakat Banten. 



 

8 
 

3. Mengkaji representasi tradisi mantra debus sebagai keislaman budaya 

masyarakat Banten. 

4. Mengkaji identitas mantra debus sebagai keislaman budaya masyarakat 

Banten.  

5. Merumuskan, membuat, dan mensosialisasikan revitalisasi mantra debus 

sebagai keislaman budaya masyarakat Banten.  

6. Mengkaji tema budaya pada mantra debus sebagai pertunjukan tradisi dan 

identitas keislaman masyarakat Banten. 

1.5 State of The Art 

Berikut ini hasil analisis Visualisasi Bibliometrik menggunakan 

VOSviewer. VOSviewer adalah program komputer yang dikembangkan untuk 

membuat, memvisualisasikan, dan menjelajahi peta Bibliometrik sains. 

VOSviewer dapat digunakan untuk menganalisis semua jenis data jaringan 

Bibliometrik, misalnya hubungan kutipan antara publikasi atau jurnal, hubungan 

kolaborasi antara peneliti, dan hubungan terjadinya antara ketentuan ilmiah. Fungsi 

kumpulan  teks dari VOSviewer menyediakan dukungan untuk membuat peta 

istilah berdasarkan kumpulan dokumen (Eck & Waltman, 2020). Data analisis 

yang digunakan berasal dari kata kunci judul dan abstrak artikel penelitian yang 

dimuat dalam scopus dan google scholar. Adapun artikel-artikel tersebut berkaitan 

dengan kajian mantra debus, representasi dan identitas yang terbit tahun 2010 – 

2020 sebanyak 463 artikel.  

 

Gambar 1.1 Network Visualization Mantra 



 

9 
 

Berdasarkan hasil visualisasi (Network Visualization) dengan kata kunci 

dalam abstrak dan judul dengan minimal 6 kemunculan menggunakan Full 

Counting, hasilnya dapat dilihat pada gambar 1.1. Kata mantra mempunyai 

lingkaran yang paling besar diantara lingkaran lainnya, artinya penelitian dengan 

kata kunci tersebut paling banyak diteliti dibanding kata kunci lainnya. Bila dilihat 

lingkarannya mengenai meaning, tradition,culture, identity dan  proces revitalisasi 

sebagai subfokus pada penelitian ini maka lingkaran tersebut terlihat masih kecil. 

Hal tersebut mengartikan bahwa menunjukan kebaruan atau State of the Art. 

Selanjutnya jika melihat hubungan kata kunci mantra dengan kata kunci lainnya 

dapat dilihat pada gambar di bawah ini.  

 

Gambar 1.2 Overly Visualization Mantra 

Gambar 1.2 di atas, akan dibahas keterkaitan antara kata kunci meaning, 

tradition,culture, dan  proces revitalisasi dan lain-lain yang ditandai dengan garis 

berwarna terang dan saling berkaitan. Penelitian tentang mantra banyak diteliti 

pada tahun 2010 hal tersebut terbuktikan kata kunci mantra menunjukan warna 

biru. Sementara kata kunci meaning, tradition,culture, identity dan  proces 

revitalisasi menunjukan warna kuning artinya belum dikaji atau belum banyak 

penelitian yang membahas fokus tersebut. 



 

10 
 

 

Gambar 1.3 Densiny Visualization Mantra 

Gambar 1.3 Densiny Visualization menunjukan sebaran penelitian serta 

banyaknya kajian berdasarkan kata kunci. Seperti kata kunci mantra berwarna 

kuning terang artinya sudah banyak kajian berkaitan dengan kata kunci tersebut. 

Berbeda dengan kata kunci meaning, tradition,culture, identity dan  proces 

revitalisasi yang memiliki warna redup, artinya belum banyak kajian berkaitan 

dengan kata kunci tersebut. 

Berdasarkan ketiga jenis visualisasi di atas, tidak ada satupun garis yang 

menghubungkan kata kunci mantra, meaning, tradition,culture, identity dan  

proces revitalisasi Artinya penelitian ini belum banyak dikaji dibandingkan 

beberapa kata kunci lainnya. Untuk memperkuat visualisasi data tersebut, berikut 

ini pembahasan mengenai beberapa penelitian terdahulu yang berkaitan dengan 

mantra debus sebagai representasi dan identitas masyarakat Banten.  

Tabel 1.1 State Of The Art 

Tahun 
Judul, Nama Penulis dan 

Jurnal 
Pembahasan 

2016 Effect of Cold Spells and 

Their Modifiers on 

Cardiovascular Disease 

Events: Evidence From Two 

Prospective Studies 

Penelitian ini membahas mantra 

dingin peningkatan risiko kejadian 

CVD, dan terlepas dari suhu dingin,di 

BRHS saja, perwakilan studi berbasis 

populasi yang lebih tua laki-laki di 

Inggris Raya. Beberapa perilaku 



 

11 
 

Tahun 
Judul, Nama Penulis dan 

Jurnal 
Pembahasan 

(Sartini et al., 2016) 

 

International Journal of 

Cardiology 

kesehatan mungkin telah membuat 

BRHS laki-laki lebih rentan. Strategi 

untuk menghindari kematian musim 

dingin yang berlebihan karena ke 

CVD harus memperhitungkan 

dampak suhu yang umumnya rendah. 

2016 Having a Say: Direct Speech 

Representation in Greek 

Youth Storytelling 

(Lampropoulou, 2016) 

 

Journal of Pragmatics 

Penelitian ini menggambarkan dari 

sifat representasi pidato yang dinamis 

dan terkonstruksi. Oleh karena itu, 

ucapan langsung dipandang sebagai 

perangkat naratif yang kuat yang 

berkontribusi pada latar depan 

identitas gender dan membantu 

mempertahankan stereotip sosial. 

Akhirnya, bahwa repertoar identitas 

tersedia untuk penutur ditentukan 

secara sosiokultural. 

2017 A Narrative on the Origins of 

Mantra in the Bajau 

Community of Pitas, Sabah 

(Samad, 2017) 

 

Malay Literature 

Penelitian ini membahas faktor-

faktor mengilhami konsepsi mantra 

dalam kehidupan masyarakat Bajau. 

Perkembangan mantra yang muncul 

di daerah-daerah tersebut 

menimbulkan beberapa perubahan 

pada masyarakat. Mantra menjadi 

praktik dalam kehidupan masyarakat 

Bajau untuk keamanan, mata 

pencaharian dan kegiatan sosial. 

Meskipun saat ini tradisi ini secara 

bertahap ditinggalkan oleh 

masyarakatnya.  

2017 Situating Islamic feminism(s): 

Lived Religion, Negotiation 

of Identity and Assertion of 

Third Space by Muslim 

Women in Pakistan 

(Zubair & Zubair, 2017) 

 

Penelitian ini menunjukkan bahwa 

akademisi perempuan muda selain 

bernegosiasi dengan gagasan Barat 

Feminisme juga sekaligus 

menantang hegemoni patriarki 

pribumi dan agama konservatif 

wacana dalam konteks sosial mereka 

dengan mencoba menyusun ulang 

gagasan tentang identitas perempuan 

Muslim di Pakistan, membayangkan 



 

12 
 

Tahun 
Judul, Nama Penulis dan 

Jurnal 
Pembahasan 

Women’s Studies 

International Forum 

apa yang disebut Bhabha sebagai 

ruang ketiga. 

2018 Mantra Structure of Banten 

and Its Implication In 

Literary Learning 

(Sulaeman et al., 2018)  

 

Jurnal Gramatika 

Penelitian ini membahas mantra 

komunitas Kabupaten Tangerang 

yang diambil dari 29 narasumber 

warga di Kabupaten Tangerang 

tersebar di 29 Kecamatan. Hasil 

penelitian yang peneliti peroleh data 

berupa enam klasifikasi mantra, yaitu 

(1) Mantra ajian, (2) asihan, (3) 

jampe,  (4) rajah, (5) pelet/pekasih, 

dan (6) tunggal. Struktur unsur 

membangun sajak, diksi, gambar, dan 

majas. Kegunaan dan fungsi mantra 

adalah untuk menolak penguatan, 

menundukkan hati seseorang dan 

juga sistem pendidikan dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat di 

Kabupaten Tangerang.  

2018 Identity Work in the 

Academic Writing 

Classroom: Where 

Gender Meets Social Class 

(Preece, 2018) 

 

Journal of English for 

Academic Purposes 

Penelitian ini untuk mendapatkan 

mengenai pemahaman gender, 

pendekatan interseksional diadopsi, 

di mana gender dilihat dalam 

persimpangan dengan kelas sosial. 

Mengajar menulis akademik dalam 

mengungkapkan bagaimana dunia 

sosial mengarahkan siswa untuk 

belajar bahasa dan posisi mereka 

dalam wacana defisit. Pendekatan 

bahasa sebagai sumber untuk 

keragaman linguistik menawarkan 

cara yang produktif maju untuk EAP 

dan mengajar dalam konteks 

keragaman linguistik di pendidikan 

tinggi. 

2019 The Spells of Sintren Diviner: 

The Javanese Cultural Form 

and Function of Spells 

(Arifiani & Suryadi, 2019) 

Penelitian ini menunjukkan bahwa 

dalam hal bentuk budaya mantra, 

dalam budaya masyarakat lama, 

terbentuk sebagai pelestarian sumber 

daya alam, konstruksi nilai budaya, 



 

13 
 

Tahun 
Judul, Nama Penulis dan 

Jurnal 
Pembahasan 

 

Word Journal 

dan pelestarian budaya. Selanjutnya, 

fungsi budaya dari mantra yang 

ditampilkan sebagai media untuk 

mewujudkan harapan seseorang 

untuk dapat menciptakan kekaguman, 

minat, dan kerumunan dan 

didapatkan popularitas. 

2020 Revealing the Linguistic 

Features Used in Mantra 

Pengasihan (The Spell of 

Affection) in Banyuwangi 

(Sukarno & Wisasongko, 

2020) 

 

Humanus Journal 

Hasil penelitian mengungkapkan 

bahwa sebagian besar Mantra 

Pengasihan menggunakan bahasa 

Jawa dan Arab, menggunakan unsur 

pembuka, bagian utama, dan penutup 

untuk mengungkapkan kesaktian, 

memilih suasana deklaratif dan 

imperatif untuk menyatakan 

gambaran fisik dari pengeja, dan 

permintaan kepada alam gaib. 

kekuatan, dan menggunakan 

beberapa bahasa kiasan (metafora, 

simile, dan pengulangan) untuk 

memotivasi dan menghasilkan 

kekuatan mistik. 

Beberapa penelitian mengenai mantra berdasarkan tabel di atas, telah 

banyak membahas penelitian mengenai mantra tetapi masih sedikit yang mengkaji 

mengenai seni pertunjukan debus. Berdasarkan hasil visualisasi data VOSviewer 

dan hasil kajian penelitian terdahulu pada tabel di atas, tidak ditemukan penelitian 

yang berhubungan dengan representasi dan identitas pada mantra debus. Begitu 

pun dengan sub fokusnya belum ada yang mengkaji makna, ritual, representasi, 

identitas dan revitalisasi pada mantra seni pertunjukkan debus masyarakat Banten.  

Hasil dari mengkaji jurnal nasional dan internasional dalam literature 

matriks, VOSviewer  dan hasil observasi pada masyarakat Curug Goong tentang 

mantra debus. Maka, State of The Art dalam penelitian ini adalah penelitian ini 

menghadirkan kebaruan dengan mengungkapkan peran mantra debus sebagai 

media ekspresi identitas keislaman dalam tradisi masyarakat Banten dengan 

melakukan kolaborasi dengan pencak silat dalam pertunjukannya. Serta analisis 



 

14 
 

linguistik terhadap fungsi mantra dalam membangun narasi spiritual dan budaya 

lokal. Berbeda dari kajian sebelumnya yang lebih banyak memfokuskan pada 

aspek kekebalan tubuh dan unsur magis dalam pertunjukan debus.  

1.6 Road Map Penelitian  

Roadmap suatu penelitian diharapkan dapat memecahkan masalah 

dengan mengacu pada submasalah yang lebih rinci. Dengan road map penelitian, 

penulis membuat perencanaan,dan arah dari penelitian yang dilakukan. Adapun 

road map penelitian ini sebagai berikut.  

 

Gambar 1.4 Road Map Penelitian 

Berdasarkan road map di atas, peneliti telah melakukan beberapa 

pengkajian yang berhubungan dengan mantra debus sebagai representasi dan 

identitas masyarakat Banten. Adapun subfokusnya makna mantra, ritual, 

representasi, identitas dan revitalisasi. Berikut ini beberapa penelitian yang 

berkaitan serta dijadikan landasan dalam mengkaji mantra debus sebagai 

representasi dan identitas masyarakat Banten. 



 

15 
 

Penelitian tahun 2018 berjudul Struktural pada Pantun Palang Pintu Adat 

Pernikahan Betawi (Syah, 2018). Tujuan diadakannya penelitian ini adalah struktur 

pada pantun palang pintu adat pernikahan Betawi. Analisis yang berkaitan dengan 

dengan struktural diantaranya tema (sense), rima (rhyme), irama (rhythm), citraan 

(imagery). Tema (sense) yang terdapat pada palang pintu adat pernikahan Betawi, 

umumnya bertemakan tentang nasihat kehidupan. Selanjutnya irama (rhythm) pada 

delapan pantun, seluruhnya menggunakan irama yang berpola ab-ab. Irama 

(rhythm) seluruh pantun pada palang pintu adat pernikahan Betawi menggunakan 

pengulangan bunyi pada setiap akhir kata pada sampiran dan isi pantun. Selanjutnya 

citraan (imagery) pada rekaman palang pintu adat pernikahan Betawi dengan 

delapan pantun menggunakan variasi citraan seperti yang telah peneliti analisis 

diantaranya penglihatan, pengecapan dan perasaan. 

Penelitian tahun 2019 berjudul Semiotik pada Kebijakan dalam 1001 

Pantun Karya John Gawa sebagai Alternatif Bahan Ajar Memproduksi Pantun di 

SMK (Syah & Fatonah, 2019). Tujuan diadakannya penelitian ini adalah 

difokuskan pada analisis semiotik pada buku dengan judul Kebijakan dalam 1001 

Pantun karya John Gawa. Kumpulan pantun karya John Gawa dengan judul buku 

Kebijakan dalam 1001 Pantun, terdapat beberapa tanda makna yang terungkap 

berdasarkan analisis semiotik. Hal tersebut terbukti berdasarkan analisis semiotik 

kumpulan pantun karya John Gawa terdapat dua puluh tujuh pantun. Berdasarkan 

analisis semiotik tersebut, maka kumpulan pantun tersebut terdapat heuristik yang 

berkaitan makna sebenarnya dan hermeneutik yang berkaitan makna konotatif pada 

setiap baris pantun.  

Penelitian tahun 2020 berjudul Representasi Kerusakan Lingkungan pada 

Cerita Anak The Time Travelling River Karya Parinita Shetty: Kajian Ekokritik 

Sastra (Syah, 2020). Tujuan diadakannya penelitian ini adalah cerita anak The Time 

Travelling River karya Parinita Shetty berdasarkan temuan penelitian teori ekokritik 

ditemukan cerita yang berkaitan dengan pencemaran (pollution), hutan belantara 

(wilderness), bencana (apocalypse), perumahan atau tempat tinggal (dwelling), 

binatang (animals), dan bumi (earth). Sehingga buku tersebut memuat cerita 

tentang representasi kerusakan lingkungan pada cerita anak tersebut. Selain 

menceritakan representasi kerusakan lingkungan, buku tersebut mengajarkan anak-



 

16 
 

anak cara melestarikan lingkungan terutama cara menjaga kebersihan sungai. 

Sehingga ketika buku tersebut diberikan untuk anak-anak, maka seorang anak akan 

memahami arti pentingnya menjaga lingkungan. 

Berdasarkan beberapa penelitian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan 

bidang kajian peneliti berkaitan dengan pendidikan bahasa dan sastra, dan fokus 

kajiannya adalah kajian sastra. Beberapa penelitian tersebut menjadi landasan 

peneliti dalam pengkajian selanjutnya, yakni mantra debus sebagai representasi dan 

identitas masyarakat Banten. Penelitian ini mengkaji mantra debus pada masyarakat 

Banten dengan menggunakan metode etnografi. Bentuk revitalisasi mantra debus 

pada masyarakat Banten pada penelitian ini berdasarkan hasil pengkajian mantra 

debus sebagai seni pertunjukan yang berada di Banten dengan situasi dan kondisi 

serta telah disepakati oleh kasepuhan padepokan Tjimande Tari Kolot di Curug 

Goong. Bentuk revitalisasi mengacu pada peraturan daerah pada nomor 8 tahun 

2014 tentang rencana induk pembangunan kepariwisataan Kabupaten Serang tahun 

2014 – 2025.  

Berdasarkan road map penelitian-penelitian yang pernah dilakukan dan 

sedang dilakukan. Pada tahun 2024 – 2027 maka penelitian yang akan dilakukan 

berkaitan dengan Pertunjukan Mantra Debus:Tradisi Peningkatan Inovasi dan 

Industri Kreatif  Berbasis Ekowisata. Hal tersebut didasarkan mengenai penelitian 

debus yang pernah dilakukan untuk mengembangkan seni pertunjukan debus di 

Banten untuk dijadikan industri kreatif berbasis ekowisata. Selain itu, tindak lanjut 

penelitian selanjutnya berkaitan dengan Revitalisasi Mantra Debus: Penguatan 

Identitas Daerah dan Pengembangan Aset Wisata Budaya Banten. Hal tersebut 

didasarkan karena mantra debus merupakan ciri khas dari seni pertunjukan yang 

terdapat di Banten. Untuk itu, perlu adanya revitalisasi sebagai pengembangan aset 

budaya di Banten sebagai tindak lanjut penelitian yang akan dikembangkan.  

Upaya revitalisasi pada penelitian ini yaitu digitalisasi, publikasi, dan 

sosialisasi. Digitalisasi melalui pencatatan dan pembuatan berbagai konten serta 

media digital berupa: film dokumenter, video promosi pariwisata seni pertunjukan 

debus, dan buku. Selanjutnya mempublikasikan konten dan media tersebut pada 

platform digital youtube, podcast, dan web. Selain itu, melakukan sosialisasi kepada 



 

17 
 

masyarakat di desa Curug Goong sebagai pewarisnya untuk upaya mengaktifkan 

kembali padepokan Tjimande Tari Kolot Sinar Curug. Hasil penelitian ini dapat 

dimanfaatkan sebagai media pembelajaran berbasis teknologi, bahan ajar materi 

mantra debus pada mata pelajaran muatan lokal, media promosi pariwisata 

Kabupaten Serang, dan media hiburan masyarakat dalam bentuk virtual yang dapat 

diakses dengan cepat tanpa dibatasi ruang dan waktu, serta dapat disaksikan dan 

didengarkan oleh siapa saja baik di dalam maupun luar negeri. Dengan demikian, 

mantra debus sebagai seni pertunjukan ciri khas Banten dapat dikenal sampai ke 

berbagai negara-negara khususnya di kawasan Asia.  


