BAB |

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Masalah

Tradisi sesajen merupakan salah satu bentuk ritual yang mengakar kuat
dalam kebudayaan masyarakat Indonesia.! Sesajen, yang umumnya berupa
persembahan makanan atau benda-benda tertentu, sering kali dilakukan dalam
rangka syukuran, doa, atau sebagai bentuk penghormatan kepada roh leluhur
dan kekuatan alam.? Praktik ini tidak hanya memiliki nilai spiritual, tetapi juga
merupakan cara untuk mempertahankan hubungan harmonis antara manusia
dan alam serta roh-roh yang dipercaya menguasai dunia ini. Tradisi ini banyak
ditemukan di berbagai daerah, salah satunya di Desa Kajen, Kecamatan
Lebaksiu, Kabupaten Tegal, Jawa Tengah.

Di Desa Kajen, tradisi sesajen telah diwariskan secara turun-temurun
dan menjadi bagian penting dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat
setempat. Setiap tahun, masyarakat di desa ini melaksanakan berbagai ritual
dengan sesajen sebagai bagian utama dalam rangkaian upacara adat yang
dilaksanakan pada saat-saat tertentu, seperti pada saat musim panen atau hari-
hari besar keagamaan. Bagi sebagian besar masyarakat Desa Kajen, tradisi

sesajen bukan sekadar ritual, melainkan manifestasi nyata dari nilai-nilai

! Tedi Sutardi, (2007), Antropologi: Mengungkap keragaman budaya, PT Grafindo Media Pratama,
Him. 10

2 Ujang Kusnadi Adam, dkk, (2019), “Sesajen sebagai Nilai Hidup Bermasyarakat di Kampung
Cipicung Girang Kota Bandung”, Indonesian Jurnal of Sociology, Education and Development, Vol.
1 No. 1, HIm. 27



kepercayaan mereka yang mendalam, mencerminkan ikatan spiritual dengan
alam dan leluhur. Namun, seiring dengan dinamika zaman dan perkembangan
sosial-budaya, praktik tradisi yang telah mengakar ini mulai menunjukkan
adanya perubahan dan penyesuaian yang signifikan.

Perubahan ini tidak hanya terlihat dalam bentuk fisik sesajen yang
semakin sederhana, tetapi juga dalam cara dan frekuensi pelaksanaannya.
Fenomena ini dipicu oleh berbagai faktor, baik internal maupun eksternal, yang
secara kolektif mempengaruhi adaptasi praktik tradisional di Desa Kajen.
Faktor-faktor utama yang berkontribusi pada perubahan ini meliputi:

Pertama, adanya proses modernisasi yang membawa pengaruh besar
terhadap pola pikir dan gaya hidup masyarakat desa. Proses globalisasi yang
semakin meluas juga menjadi salah satu faktor yang memengaruhi pandangan
masyarakat terhadap tradisi. Kemajuan teknologi dan akses informasi yang
semakin terbuka lebar membuat masyarakat, terutama generasi muda, lebih
terpapar dengan cara hidup modern yang mengutamakan efisiensi dan
pragmatisme.® Hal ini berdampak pada penurunan minat terhadap praktik-
praktik tradisional seperti sesajen, yang dianggap tidak relevan lagi dengan
kehidupan sehari-hari yang semakin berkembang.

Kedua, faktor pendidikan juga turut berperan dalam mengubah pola
pikir masyarakat terhadap kepercayaan dan tradisi. Masyarakat yang lebih

teredukasi mulai mengadopsi perspektif yang lebih rasional dan ilmiah,

3 Riyan Hidayatullah, (2024), "Seni Tradisi Indonesia dan Tantangan Masyarakat Global", Grenek
Music Journal, Vol. 13 No. 1, HIm. 107



sehingga praktik yang sebelumnya dianggap sebagai bagian dari kehidupan
spiritual dianggap sebagai adat yang tidak lagi relevan.* Perubahan dalam
pendidikan ini menciptakan pergeseran nilai dan pandangan terhadap tradisi,
termasuk tradisi sesajen yang dulunya dianggap sebagai suatu keharusan untuk
mempertahankan keseimbangan dengan alam dan leluhur.

Ketiga, faktor sosial-ekonomi juga menjadi penyebab utama terjadinya
perubahan ini. Masyarakat Desa Kajen yang dulunya bergantung pada
pertanian tradisional sebagai sumber utama pendapatan kini mulai beralih ke
sektor lain, seperti perdagangan dan industri kecil. Perubahan ini memengaruhi
cara mereka menjalani kehidupan, termasuk dalam pelaksanaan upacara adat
dan tradisi sesajen. Kondisi ekonomi yang lebih menantang membuat
masyarakat lebih fokus pada kebutuhan ekonomi praktis daripada
mempertahankan tradisi yang memerlukan biaya dan waktu yang tidak sedikit.>

Di sisi lain, meskipun terjadi perubahan yang cukup signifikan, tradisi
sesajen tidak sepenuhnya ditinggalkan oleh masyarakat. Beberapa kalangan
masyarakat, terutama yang lebih tua dan mereka yang masih memegang teguh
nilai-nilai keagamaan dan kebudayaan lokal, terus mempertahankan praktik
ini. Mereka meyakini bahwa sesajen memiliki makna yang sangat dalam
sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur mereka dan sebagai cara untuk

menjaga hubungan yang baik dengan alam dan roh-roh di sekitar mereka.

4 Martina Dhale Teresia Noiman Derung, dkk, (2022), "Studi Analisis Pengalaman Krisis Manusia
dalam Muisteri Ritual Sesajen Jawa Ditinjau dari Sosiologi Agama Menurut Weber", In Theos :
Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, HIm. 338

5 Idham Rizkiawan, (2017), "Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Persepsi Masyarakat Tentang
Makna Sesajen Pada Upacara Bersih Desa", Jurnal TataBoga, Vol. 6 No. 2, HIm. 13



Dinamika internal antara kelompok pelestari dan kelompok yang lebih terbuka
terhadap modernisasi ini turut membentuk masa depan praktik sesajen di Desa
Kajen.

Mengacu pada analisis sosiologis, perubahan praktik tradisi sesajen ini
mencerminkan fenomena pergeseran budaya sebagaimana dikemukakan oleh
Edward Shils. Menurut Shils, tradisi adalah transmisi atau pewarisan praktik,
norma, dan keyakinan dari generasi ke generasi, yang berakar pada rasa
kontinuitas dengan masa lalu, namun tetap dapat mengalami pembaruan atau
reinterpretasi dalam menghadapi kondisi sosial yang berubah. Tradisi dalam
pandangan Shils bukanlah sesuatu yang sepenuhnya tetap dan tidak berubah,
melainkan dapat diperkuat, dimodifikasi, atau bahkan ditinggalkan tergantung
pada dinamika masyarakat yang mewarisinya.®

Dengan demikian, pergeseran praktik sesajen di masyarakat Desa
Kajen menunjukkan bahwa tradisi bukan entitas yang sepenuhnya tertutup
terhadap perubahan, melainkan bagian dari proses sosial yang dapat mengalami
adaptasi seiring dengan perkembangan zaman. Tradisi dipertahankan karena
memiliki legitimasi historis, namun tetap membuka ruang untuk ditafsirkan
ulang agar relevan dengan konteks kontemporer. Konsep ini membantu
menjelaskan bagaiamana masyarakat secara aktif menegosiasikan antara

warisan nilai-nilai lama dan tuntutan modernitas, serta bagaimana praktik

® Edward Shils, (1981), Tradition, Chicago : The University of Chicago Press, HIm. 12



sesajen tetap dipelihara dalam bentuk yang telah disesuaikan dengan norma
sosial dan religius masa kini.

Pada kenyataannya, perubahan yang terjadi dalam praktik tradisi
sesajen ini mencerminkan adanya pergeseran dalam nilai-nilai kepercayaan
masyarakat. Dulu, sesajen merupakan ritual yang dilaksanakan dengan penuh
kesakralan dan dilihat sebagai bagian dari kewajiban moral terhadap roh
leluhur. Namun kini, sesajen lebih dipandang sebagai bentuk hiburan atau
kegiatan sosial yang terkadang dilaksanakan hanya sekadar untuk merayakan
tradisi tanpa pemahaman yang mendalam mengenai makna spiritualnya, Ini
menunjukkan pergeseran makna dari sakral ke arah yang lebih profan atau
sosial.’

Kompleksitas perubahan praktik tradisi sesajen ini memunculkan
urgensi untuk mengkaji secara mendalam 2 (dua) aspek yang mendasar.
Kesatu, penting untuk melakukan identifikasi dan menganalisis bentuk-bentuk
konkret dari perubahan atau pun pergeseran yang terjadi dalam praktik sesajen,
khususnya dimensi ritual, temporal, hingga partisipatif. Kedua, kebutuhan
untuk mendapatkan pemahaman secara komprehensif faktor-faktor yang
mempengaruhi terjadinya perubahan tersebut, baik yang bersifat internal
maupun yang bersifat eksternal, serta bagaimana faktor-faktor tersebut saling

berinteraksi untuk menciptakan dinamika perubahan.®

" Limyah Al-Amri dan Muhammad Haramain, (2017), "Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal",
KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan.

8 Amir Mahmud dan Wiwin Ainis Rohtih, (2022), "Praktek tradisi sesajen menjelang panen antara
warga petani Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah Desa Krai Lumajang”, Aglam: Journal of Islam
and Plurality, VVol. 7 No. 2



1.2

Tradisi sesajen dipilih sebagai fokus penelitian karena praktik ini
menempati posisi sentral dalam sistem kepercayaan masyarakat Desa Kajen
dan menunjukkan dinamika perubahan yang paling nyata, baik dari segi
bentuk, makna, maupun pelaku tradisi. Desa Kajen dipilih sebagai lokasi
penelitian karena masyarakatnya masih berada dalam proses negosiasi antara
pelestarian tradisi leluhur dan pengaruh modernisasi serta ajaran keagamaan.
Kondisi tersebut menjadikan Desa Kajen sebagai ruang sosial yang relevan
untuk mengkaji perubahan praktik tradisi sesajen sebagai bentuk kepercayaan
masyarakat.

Berdasarkan uraian tersebut, tradisi sesajen di Desa Kajen tidak dapat
dipahami hanya sebagai praktik budaya yang statis, melainkan sebagai
fenomena sosial yang mengalami perubahan seiring dengan dinamika
keagamaan dan modernisasi masyarakat. Oleh karena itu, penelitian ini
difokuskan untuk mengkaji perubahan praktik tradisi sesajen sebagai bentuk

kepercayaan masyarakat Desa Kajen.

Perumusan Masalah

Perubahan praktik tradisi sesajen di Desa Kajen, Kecamatan Lebaksiu,
Kabupaten Tegal, Jawa Tengah, merupakan fenomena yang menarik untuk
diteliti, mengingat sesajen memiliki peran penting dalam kepercayaan
masyarakat setempat. Penelitian ini bertujuan untuk menggali bentuk
pergeseran praktik sesajen serta mengidentifikasi faktor-faktor yang

mempengaruhinya.  Faktor-faktor tersebut mencakup aspek internal



masyarakat, seperti perubahan sosial dan ekonomi, serta faktor eksternal,

termasuk pengaruh modernisasi, pendidikan, dan globalisasi. Berikut ini

adalah perumusan masalah yang akan dibahas dalam penelitian ini:

1. Bagaimana bentuk perubahan dan pergeseran praktik tradisi sesajen di
masyarakat Desa Kajen?

2. Apa saja faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan praktik tradisi

sesajen sebagai bagian kepercayaan masyarakat Desa Kajen?

1.3 Tujuan Penelitian
Berdasarkan perumusan masalah diatas, maka tujuan penelitian ini yaitu:
1. Mengidentifikasi dan menganalisis bentuk konkret perubahan dan
pergeseran praktik tradisi sesajen di masyarakat Desa Kajen.
2. Mengidenifikasi dan menganalisis faktor-faktor yang mempengaruhi
perubahan praktik tradisi sesajen sebagai bagian dari kepercayaan

masyarakat di Desa Kajen.

1.4 Manfaat Penelitian
Penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat dalam bidang

akademis maupun praktis, antara lain:

1.4.1 Manfaat Akademis
Manfaat akademis dari penelitian ini terletak pada upaya untuk

memperkaya kajian ilmu sosial, khususnya dalam bidang antropologi



budaya dan sosiologi kebudayaan. Penelitian ini bertujuan untuk
memberikan pemahaman yang mendalam mengenai adaptasi tradisi lokal di
tengah arus modernitas. Secara khusus, penelitian ini menawarkan kasus
empiris baru yang menggambarkan bagaimana tradisi dapat mengalami
reinterpretasi makna dan fungsi, sejalan dengan konsep dinamika tradisi
yang dikemukakan oleh Edwards Shils. Diharapkan, hasil penelitian ini
dapat menjadi referensi yang berharga bagi studi-studi selanjutnya yang

membahas dinamika budaya dan nilai kepercayaan masyarakat.

1.4.2 Manfaat Praktis
Penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan manfaat secara
akademik, tetapi juga berdampak langsung dalam meningkatkan
pemahaman dan kesadaran terhadap dinamika perubahan tradisi di
masyarakat. Adapun manfaat praktis penelitian ini dapat diuraikan sebagai

berikut:

a. Bagi Peneliti
Penelitian ini memberikan pengalaman langsung dalam
menggali, mengamati, dan menganalisis fenomena budaya di
masyarakat, khususnya dalam konteks perubahan tradisi dan
kepercayaan. Peneliti dapat mengembangkan kemampuan berpikir kritis,
analitis, serta keterampilan metodologis dalam melakukan penelitian

lapangan. Selain itu, penelitian ini memperluas wawasan peneliti



terhadap keberagaman budaya lokal dan dinamika sosial yang terjadi di
masyarakat pedesaan.
b. Bagi Lingkungan Masyarakat

Penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran masyarakat Desa
Kajen akan pentingnya menjaga dan memahami makna tradisi sesajen
sebagai warisan budaya. Hasil penelitian juga dapat mendorong dialog
antar generasi dalam mentransformasikan tradisi secara kreatif tanpa
menghilangkan nilai-nilai luhur yang terkandung di dalamnya. Hal ini
diharapkan dapat memperkuat jati diri budaya lokal dan membangun

solidaritas sosial di tengah perubahan zaman.

1.5 Tinjauan Penelitian Sejenis

Penelitian in1 memanfaatkan berbagai literatur sejenis untuk
menganalisis lebih mendalam apakah terdapat celah, perbedaan, atau bahkan
hasil penelitian yang belum relevan dalam menjawab permasalahan yang
dihadapi masyarakat saat ini. Pada bagian ini, literatur yang digunakan terdiri
dari empat jurnal nasional, tiga jurnal internasional, dan dua tesis atau disertasi.
Adapun pentingnya peninjauan kembali literatur sejenis ini supaya dapat
membantu peneliti dalam menjalankan proses penelitian kedepannya. Pada
kesempatan ini, penulis akan membahas topik yang berkaitan dengan
Perubahan Praktik Tradisi Sesajen sebagai Kepercayaan Masyarakat.

Hal ini sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh Akbar Rijal,

Astrina Azzahra, Muhammad Nashir Marzuqi, dan Raissa Rahma Edita pada



10

tahun 2025, berjudul “Pengaruh Budaya Lokal terhadap Praktik Agama di
Masyarakat: Menggunakan Sesajen sebagai Pembuka Pada Sahur Pertama
Bulan Ramadhan di Kampung Sukamulya Lembang”. Penelitian tersebut
meneliti pengaruh budaya lokal terhadap praktik keagamaan di Desa
Sukamulya, Lembang, dengan fokus khusus pada penggunaan sesaji ritual
selama sahur pertama bulan Ramadan. Menggunakan pendekatan deskriptif
kualitatif, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan tiga
informan utama serta pengamatan langsung terhadap praktik masyarakat.
Temuan penelitian mengungkap interaksi kompleks antara budaya lokal dan
praktik keagamaan. Lebih lanjut, temuan ini menekankan pentingnya
pendidikan masyarakat untuk mempertahankan prinsip-prinsip Islam sambil
tetap menghormati warisan budaya. Penelitian ini menunjukkan perlunya
penelitian lebih lanjut guna memahami secara mendalam dinamika akulturasi
budaya dan agama di Indonesia.®

Penelitian kedua, berjudul “Analisis Praktik-Praktik Islam Kejawen
terhadap Kehidupan Sosial Masyarakat Era Modern (Studi Kasus di Desa X
Kabupaten Grobogan)”, ditulis oleh Nur Faridatus So'imah, Nadya Veronika
Pravitasari, dan Eny Winaryati pada tahun 2020. Penelitian ini membahas
kebudayaan Jawa yang umumnya dikenal sebagai kejawen. Kejawen merujuk
pada pola atau pandangan hidup masyarakat Jawa yang mengatur kehidupan

berdasarkan moralitas, etika, dan religiusitas. Penelitian ini bertujuan untuk

® Akbar Rijal, dkk, (2025), "Pengaruh Budaya Lokal terhadap Praktik Agama di Masyarakat :
Menggunakan Sesajen sebagai Pembuka Pada Sahur Pertama Bulan Ramadhan di Kampung
Sukamulya Lembang", Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, Vol. 2 No. 1, HIm. 184,
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.585



https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.585

11

mengidentifikasi praktik-praktik Islam Kejawen yang dilakukan oleh
masyarakat di Desa X, Kabupaten Grobogan. Selain itu, penelitian ini mengkaji
dampak praktik tersebut terhadap kehidupan sosial masyarakat setempat. Lebih
lanjut, penelitian ini meneliti perubahan intensitas pelaksanaan praktik-praktik
kejawen, apakah mengalami peningkatan atau penurunan.*®

Penelitian ketiga, yang ditulis oleh Nur Kholis pada tahun 2024,
berjudul “Makna Tradisi Sesajen Dalam Acara Ewoh (Studi Kasus Desa
Latsari, Kecamatan Bancar, Kabupaten Tuban)”. Penelitian ini membahas
makna yang terkandung dalam sesajen selama acara ewoh di masyarakat Desa
Latsari. Secara khusus, sesajen dianggap sebagai adat untuk menghormati roh
leluhur. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan berbagai proses dalam
pelaksanaan tradisi sesajen. Selain itu, penelitian ini mengungkap makna yang
terkandung dalam sesajen di berbagai bentuk acara ewoh masyarakat. Metode
yang digunakan adalah deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan data meliputi
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Adapun teknik analisisnya
menggunakan analisis struktural Levi-Strauss. Hasil penelitian menyajikan
bentuk sesajen yang digunakan dalam tradisi tersebut. Lebih lanjut, hasil ini
menunjukkan upaya masyarakat dalam mempersembahkan sesajen. Banyak

kegiatan yang melibatkan sesajen sebagai perwujudan rasa syukur dan

10 Nur Faridatus So’imah, (2020), "Analisis Praktik-Praktik Islam Kejawen terhadap Kehidupan
Sosial Masyarakat Era Modern (Studi Kasus di Desa X Kabupaten Grobogan)", Sosial Budaya, Vol.
17 No. 1, HIm. 66, http://dx.doi.org/10.24014/sb.v17i1.9092



http://dx.doi.org/10.24014/sb.v17i1.9092

12

penghormatan kepada Tuhan. Setiap ritual ini memiliki makna sebagai sumber
ketenangan dan ketentraman hidup masyarakat.!

Penelitian keempat yang dilakukan oleh Yuyun Agustina dan Ahmad
Syaifudin (2021) berjudul "Makna Kultural pada Satuan Lingual Tradisi
Sesajen Pasang Tarub dalam Pernikahan Jawa". Menggunakan metode
kualitatif untuk mengkaji aspek linguistik dan simbolik dalam tradisi sesajen
Pasang Tarub pada upacara pernikahan Jawa. Hasil penelitian mengidentifikasi
27 jenis sesajen yang terdiri dari berbagai kategori seperti makanan, rempah-
rempah, perlengkapan sesajen, tumbuhan, bunga, dan sebagainya. Setiap nama
makanan atau benda dalam sesajen mengandung makna simbolik dan kultural
yang merefleksikan siklus kehidupan manusia - dari lahir, dewasa, hingga
meninggal. Penelitian ini menyoroti bagaimana satuan lingual (kata/frasa)
dalam sesajen memiliki fungsi budaya dan harapan spiritual dalam tradisi
Jawa.1?

Penelitian kelima yang ditulis oleh Judith I. Udechukwu (2021)
berjudul “Exploring the intersectionality of culture, sacrificial offering, and
exploitative prosperity gospel rhetoric in Africa”. Mengeksplorasi bagaimana
beberapa denominasi gereja menafsirkan dan terkadang mengubah tradisi
persembahan kurban yang berakar pada budaya lokal Afrika dalam konteks

Injil kemakmuran. Menurut Undechukwu, kepercayaan budaya tentang

11 Nur Kholis, (2022), "Makna Tradisi Sesajen Dalam Acara Ewoh", Widya Genitri : Jurnal Iimiah
Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, HIm. 163,
https://doi.org/10.36417/widyagenitri.v13i2.489

12 Yuyun Agustina dan Ahmad Syaifudin, (2021), "Makna Kultural pada Satuan Lingual Tradisi
Sesajen Pasang Tarub dalam Pernikahan Jawa", Jurnal Sastra Indonesia, Vol. 10 No. 2, HIm. 117,
https://doi.org/10.15294/jsi.v10i2.42645



https://doi.org/10.36417/widyagenitri.v13i2.489
https://doi.org/10.15294/jsi.v10i2.42645

13

persembahan dan pahala ilahi dieksploitasi untuk mengumpulkan kekayaan
dan memperluas gereja. Untuk menunjukkan bagaimana tradisi budaya dapat
ditransformasikan dan bahkan disalahgunakan dalam konteks agama modern,
penelitian ini menggunakan metode analisis literatur dan teologis. Penelitian
Udechukwu berfokus pada perubahan makna dan praktik persembahan, yang
relevan dengan penelitian ini karena dilakukan dalam konteks agama Kristen,
bukan Islam. Penelitian ini menawarkan perspektif bahwa praktik-praktik
tradisional dapat berinteraksi dengan sistem kepercayaan baru, yang dapat
menghasilkan penafsiran ulang dan kemungkinan dampak ekonomi. Hal ini
sesuai dengan fokus penelitian ini pada perubahan praktik persembahan
sebagai sebuah kepercayaan masyarakat.®

Penelitian keenam yang ditulis oleh Binesh Balan pada tahun 2025,
dengan judul “The Bali (Offering) Rituals Among the Mavilans of Southern
India”. sebuah konsep yang digunakan dalam ritual-ritual masyarakat Mavilan
di Kerala Selatan, India. Balan mengkritik pemahaman konvensional tentang
Bali dan menekankan perannya yang memiliki banyak sisi, terutama dalam
praktik-praktik pemakaman. Studi etnografi ini menyelidiki peran
transformatif dari ritual bali dalam pemujaan leluhur dan memfasilitasi
komunikasi antara orang yang masih hidup dan yang sudah meninggal. Studi
ini menganalisis bagaimana ritual mengelola fase transisi kematian,

memungkinkan transisi yang mulus dan kehadiran orang mati yang

13 Judith 1. Udechukwu, (2021), "Exploring the intersectionality of culture, sacrificial offering, and
exploitative prosperity gospel rhetoric in Africa”, Church, Communication and Culture, Vol. 6 No.
2, Him. 270, https://doi.org/10.1080/23753234.2021.1957962



https://doi.org/10.1080/23753234.2021.1957962

14

berkelanjutan dalam lanskap budaya dan spiritual masyarakat, dengan
menggunakan konsep liminalitas Victor Turner. Jurnal Balan membahas
secara langsung ritual pemujaan Bali dan peran pentingnya dalam kepercayaan
masyarakat, terutama dalam hubungannya dengan dunia spiritual dan leluhur.
Meskipun konteksnya adalah agama Hindu di India, esensi dari praktik
persembahan dan makna dari kepercayaan yang mendasarinya sangat erat
kaitannya dengan topik persembahan. Penelitian ini memberikan wawasan
teoretis tentang bagaimana ritual dapat berfungsi dalam transisi dan
pembentukan makna, yang dapat diterapkan untuk menganalisis perubahan
makna persembahan dalam penelitian ini.'*

Penelitian ketujuh yang ditulis oleh oleh Abdul Rohman, Imam
Suhardi, Sendy Noviko, Ulul Huda, dan Muhammad Yamin (2024) dengan
judul "Offerings a Reflection of God in the Tradition of the Bonokeling
Community in Banyumas Regency, Indonesia”, bertujuan untuk menemukan
posisi persembahan (offerings) dalam komunitas Bonokeling yang mereka
lakukan secara rutin pada waktu yang telah ditentukan. Penelitian ini
menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan tipe etnografi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa persembahan bagi masyarakat Bonokeling
bukan hanya sekadar ritual, tetapi merupakan refleksi dari ajaran panembahan
(penyembahan) kepada Tuhan Yang Maha Esa dan bentuk implementasi nilai-

nilai persatuan antara manusia dan Tuhan, serta manusia dengan alam.

14 Binesh Balan, (2025), The Bali (Offering) Rituals Among the Mavilans of Southern India,
Oriental Anthropologist, HIm. 25, https://doi.org/10.1177/0972558X241312645



https://doi.org/10.1177/0972558X241312645

15

Penelitian ini menyoroti bagaimana persembahan menjadi media untuk
mencapai keselarasan hidup berdasarkan filosofi komunitas Bonokeling.
Relevansi penelitian ini dengan penelitian yang sedang Anda lakukan sangat
tinggi karena secara langsung membahas praktik persembahan/sesajen dalam
konteks komunitas di Indonesia dan bagaimana ia diinterpretasikan sebagai
refleksi kepercayaan kepada Tuhan. Ini sejalan dengan fokus Anda pada
perubahan makna sesajen dari kepercayaan mistis menjadi ekspresi syukur
kepada Tuhan. Penelitian ini memberikan gambaran tentang bagaimana
persembahan dapat memiliki makna teologis dan spiritual yang mendalam,
serta fungsinya dalam menjaga harmoni hidup.®®

Penelitian kedelapan, yang ditulis oleh Lifia pada tahun 2024, berjudul
“Eksplorasi Aktivitas Ekonomis Berbasis Budaya Pada Perayaan Wiwit Methik
Pari (Studi Pada Desa Selopanggung Kecamatan Semen Kabupaten Kediri)”.
Penulis menjelaskan bahwa penelitian ini mengungkap dua alasan utama
mengapa masyarakat Muslim di Desa Selopanggung terus melaksanakan
tradisi wiwit methik pari. Alasan pertama berkaitan dengan aspek budaya, di
mana masyarakat berupaya mempertahankan warisan nenek moyang sambil
tetap mematuhi prinsip ajaran Islam. Alasan kedua bersifat ideologis, yaitu
tradisi wiwit methik pari memberikan motivasi bagi masyarakat untuk
mencapai hasil panen yang melimpah. Selain itu, tradisi ini mendorong rasa

syukur atas karunia dan hasil yang diberikan oleh Allah SWT. Penulis juga

15 Abdul Rohman, dkk, (2024), "Offerings a Reflection of God in the Tradition of the Bonokeling
Community in Banyumas Regency, Indonesia”, Journal of Ecohumanism, Vol. 3 No. 7, HIm. 1387



16

menjelaskan bahwa dalam pelaksanaan tradisi wiwit methik pari sebelum
panen, masyarakat mengikuti serangkaian langkah yang telah ditetapkan.
Langkah-langkah tersebut mencakup penjadwalan hari, mojoki, persiapan
makanan, pengangkutan makanan ke sawah, pembuatan cokbakal sebagai
simbol syukur kepada Allah SWT, pembacaan doa, distribusi makanan berkat,
dan pemotongan padi.'®

Penelitian terakhir menggunakan tesis yang ditulis oleh Ayu Laili
Amelia pada tahun 2021, berjudul “Tradisi Walagara Suku Tengger Perspektif
Teori Simbolik Interpretatif dan Urf: Studi di Desa Ngadas Kecamatan
Poncokusumo Kabupaten Malang”. Tesis ini menerapkan Teori Simbolik
Interpretatif Clifford Geertz dan Teori Urf untuk memahami unsur-unsur
kebudayaan dalam prosesi pernikahan sebagai identitas kelompok masyarakat.
Selain itu, tesis ini bertujuan mengetahui legalitas tradisi walagara dalam
hukum Islam, yaitu apakah Islam sebagai agama bersikap toleran terhadap
tradisi tersebut atau sebaliknya. Tujuan penulisan tesis ini adalah
mendeskripsikan tradisi pernikahan walagara di Desa Ngadas, Kecamatan
Poncokusumo, Kabupaten Malang, dari perspektif teori simbolik interpretatif
dan tinjauan Urf. Dalam penelitian ini, penulis menyatakan bahwa tradisi
pernikahan walagara, yang juga dikenal sebagai wologoro, merupakan praktik
turun-temurun. Tradisi ini tidak hanya dilakukan oleh masyarakat Islam, tetapi

juga oleh penganut Hindu dan Buddha. Tujuan walagara adalah mengesahkan

18 Lifia Lifia, (2024), Eksplorasi aktivitas ekonomis berbasis budaya pada perayaan ‘Wiwit Methik
Pari’: Studi pada Desa Selopanggung Kecamatan Semen Kabupaten Kediri, Doctoral Tesis,
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, HIm. 153



17

pernikahan yang telah sah secara agama dan negara. Akad ini diberlakukan
kepada seluruh masyarakat Ngadas ketika mereka melakukan walagara. Hal ini
bertujuan memperkenalkan pasangan kepada Dewata Dayang Banyu dan roh-
roh leluhur, serta perangkat desa dan warga. Dengan demikian, warga desa

turut mengakui pernikahan yang telah terjadi.



Tabel 1. 1 Perbandingan Literatur Sejenis

18

No. Identitas Jurnal/Kajian Teori Metodologi Hasil dan Pembahasan Analisis
Ilmiah Perbedaan Persamaan
1. | Akbar Rijal, Astrina Azzahra, | Sinkretisme Deskriptif Adanya interaksi yang kompleks antara budaya | Upaya menyinergikan tradisi | Keduanya mengindikasikan
Muhammad Nashir Marzugqi Kualitatif lokal dan praktik keagamaan, yang menyoroti | ruwatan dengan nilai-nilai | perlunya pendidikan
dan Raissa Rahma Edita. perlunya pendidikan  masyarakat untuk | Islam secara harmonis masyarakat ~ agar  dapat
Pengaruh  Budaya  Lokal mempertahankan prinsip-prinsip Islam mempertahankan nilai-nilai
terhadap Praktik Agama di sekaligus menghormati warisan budaya ajaran Islam tanpa
Masyarakat Menggunakan menghilangkan rasa hormat
Sesajen sebagai Pembuka Pada terhadap tradisi budaya yang
Sahur Pertama Bulan diwariskan leluhur.
Ramadhan di Kampung
Sukamulya Lembang. Vol 2,
No 1. 2025
2. | Nur Faridatus So'imah, Nadya | Sinkretisme Kuantitatif 1) praktik-praktik Penelitian Islam Kejawen di | Praktik-praktik tersebut
Veronika Pravitasari, Eny dengan kejawen yang dilakukan di Desa X Kabupaten | Grobogan lebih | mulai  menyesuaikan diri
Winaryati. Analisis Praktik- pendekatan Grobogan antara lain: sedekah bumi, asrah menunjukkan proses | dengan tantangan zaman
Praktik Islam Kejawen deskriptif batin, tayuban dan pawang hujan; 2) dampak keberlangsungan dan | modern, baik dari sisi bentuk,
terhadap Kehidupan Sosial yang ditimbulkan dari adanya praktik-praktik adaptasi dari praktik | waktu pelaksanaan, hingga
Masyarakat Era Modern (Studi kejawen sangat beragam. Terdapat responden keagamaan lokal yang tetap | cara pandang masyarakat
Kasus di Desa X Kabupaten yang mengatakan bahwa tidak berdampak | dipertahankan oleh | terhadap maknanya.
Grobogan. Vol 17, No 1. 2020 apaapa tetapi ada juga yang mengatakan bahwa | masyarakat, dengan
hal pendekatan ~ yang lebih
itu berdampak pada bidang ekonomi dan sosial | fleksibel terhadap ajaran
masyarakat. Islam
3) di era modern saat ini,
intensitas pelaksanaan praktik-praktik kejawen
tidak mengalami perubahan karena rutin
diadakan setahun sekali atau dua tahun sekali
tergantung tradisinya.
3. | Nur Kholis. Makna Tradisi | Teori Deskriptif Menyajikan bentuk sesajen yang digunakan | Penelitian Desa Latsari lebih | Sama-sama menyoroti aspek
Sesajen Dalam Acara Ewoh | strukturalisme Kualitatif dalam melakukan tradisi serta bagaimana upaya | menekankan pada makna | nilai, makna, dan fungsi

(Studi Kasus Desa Latsari,

Levi-Strauss.

yang dilakukan oleh masyarakat dalam

tradisi sesajen dalam acara

sosial dari tradisi sesajen




19

No. Identitas Jurnal/Kajian Teori Metodologi Hasil dan Pembahasan Analisis
Ilmiah Perbedaan Persamaan
Kecamatan Bancar, Kabupaten mempersembahkan sesajen. Banyak kegiatan | Ewoh, yaitu pemaknaan | dalam kehidupan
Tuban). Vol 13, No 2. 2022 yang dapat dikatakan semua menggunakan | simbolik dan spiritual dari | masyarakat. Penelitian
sesajen sebagai tanda perwujudan rasa syukur | praktik tersebut dalam satu | berkontribusi terhadap
masyarakat dan hormat terhadap Tuhan dan | peristiwa budaya tertentu. pelestarian budaya lokal serta
setiap ritual ini memiliki makna sebagai rasa memberikan pemahaman
penenang dan ketentraman hidup masyarakat. terhadap perubahan atau
pemaknaan ulang tradisi.

4. | Yuyun Agustina, Ahmad | Tidak ada teori Kualitatif Terdapat 27 jenis sesajen pada sesajen pasang | Mengkaji makna linguistik | Kedua penelitian sama-sama
Syaifudin. Makna Kultural tarub dalam pernikahan Jawa. Kedua, jenis | dan simbolik pada satuan | membahas tradisi sesajen
pada Satuan Lingual Tradisi sesajen tersebut terdapat nama-nama makanan | bahasa (kata/frasa) dalam | dalam  konteks  budaya
Sesajen Pasang Tarub dalam dan perlengkapan sesajen kemudian, dapat | sesajen Pasang Tarub. masyarakat Jawa.
Pernikahan Jawa. Vol 10, No 2. diklasifikasikan dalam beberapa kategori yaitu
2021 makanan, rempah-rempah,  perlengkapan

sesajen, tumbuhan, sayuran, buah, bahan
masakan, bunga, air, dan gula. Ketiga, satuan
lingual nama-nama makanan dalam sesajen
pasang tarub Jawa memiliki harapan untuk
merefleksikan kembali dari manusia lahir,
dewasa hingga meninggal semua direfleksikan
dalam 27 sesajen

5. | Judith l. Udechukwu. | Teori Retorika, | Kualitatif Para pendeta injil kemakmuran menggunakan | Fokus pada masalah | Membahas praktik
Exploring the intersectionality | Konsep  "Pure | dengan budaya pengorbanan Afrika, seperti | eksploitasi ekonomi dalam | persembahan
of culture, sacrificial offering, | Gift" (Jean-Luc | pendeketan memberikan persembahan dan berkonsultasi | gereja aliran kekayaan dan | (sesajen/korban) yang
and exploitative prosperity | Marion) analisis dengan dukun, untuk mendorong para jemaat | konteks Afrika. dipengaruhi oleh budaya.
gospel rhetoric in Africa. Vol 6, retorika memberikan uang kepada gereja.  Untuk
No 2. 2021 mendapatkan keuntungan finansial pribadi,

mereka menggunakan nilai-nilai  budaya
sebagai dasar etika mereka. Penulis
berpendapat bahwa berkat-berkat  Allah

seharusnya datang dari Allah sendiri, bukan dari
perjanjian.




20

No. Identitas Jurnal/Kajian Teori Metodologi Hasil dan Pembahasan Analisis
Ilmiah Perbedaan Persamaan

6. | Binesh Balan. The Bali | Teori Kualitatif Dalam komunitas Mavilan, ritual Bali | Fokus pada konteks | Sama-sama membahas
(Offering) Rituals Among the | Liminalitas dengan tipe | mengubah roh-roh orang yang telah meninggal | kematian, budaya India | praktik persembahan dalam
Mavilans of Southern India. | (Victor Turner), | etnografi menjadi Anannu teyyam untuk menunjukkan | Selatan, dan penggunaan | konteks budaya lokal dan
The Oriental Anthropologist, | Ritus Peralihan hubungan abadi antara dunia yang hidup dan | teori  liminalitas  secara | spiritualitas, menekankan
Vol. 1, 2025 (Van Gennep) dunia yang telah meninggal. Sebagai bagian | mendalam. nilai simbolik dan perubahan

dari proses ini, ada fase pemisahan, liminal, dan makna.
rekombinasi, diikuti dengan pemberian sesajen
dan acara ritual.

7. | Abdul Rohman dkk. (2024), | Sinkretisme Kualitatif Sesajen  dianggap sebagai cara untuk | Konteks Bonokeling Islam | Sama-sama membahas
Offerings: A Reflection of God | Islam-Jawa, dengan tipe | mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan dan | Kejawen, fokus pada refleksi | sesajen  dalam  konteks
in the Tradition of the | Teologi Tawhid, | etnografi menghormati roh leluhur.  Meskipun ada | teologis dan sinkretisme. budaya lokal dan nilai
Bonokeling Community in | Kejawen beberapa aspek sinkretis, praktik ini merupakan spiritual.

Banyumas Regency, Indonesia, hal yang umum dan disepakati oleh masyarakat.

Journal of Ecohumanism Vol. 3 Penelitian  ini  menunjukkan  bagaimana

No. 7 masyarakat mencoba menyesuaikan nilai
kepercayaan lokal dengan ajaran Islam.

8. | Lifia  (2024). Eksplorasi | Kearifan lokal, | Kualitatif Penelitian ini berfokus pada mengkaji dan | Fokus pada ritual pertanian | Sama-sama menyoroti
Aktivitas Ekonomis Berbasis | ekonomi budaya menelaah lebih dalam tentang eksplorasi | dan penguatan ekonomi lokal | keterkaitan budaya lokal dan
Budaya pada Perayaan Wiwit aktivitas ekonomis berbasis budaya religius | berbasis budaya. dimensi sosial-ekonomi
Methik Pari. Tesis, Universitas yang terdapat dalam tradisi wiwit methik pari. masyarakat
Negeri Malang

9. | Ayu Laili Amelia. Tradisi | Simbolik Kualitatif Tradisi pernikahan walagara atau dikenal | Studi kasus yang dibahas | Membahas tentang warisan
Walagara  Suku  Tengger | interpreatif dengan teknik | dengan wologoro adalah tradisi yang sering | berada di Desa Ngadas dan | budaya masyarakat Jawa.
prespektif ~ Teori  Simbolik | Clifford Geertz | snowball dilakukan secaran turun temurun. Tradisi ini | membahas tentang nilai di
Interpreatif dan “Urf:Studi di sampling tidak hanya dilakukan oleh masyarakat Islam | dalam nya.

Desa Ngadas Kecamatan saja akan tetapi dilakukan oleh agama Hindu
Poncokusumo Kabupaten dan Budha.

Malang. 2021. (Tesis)

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025)




1.6 Kerangka Konseptual
Dalam penelitian ini, kerangka konseptual digunakan untuk
menjelaskan keterkaitan antara konsep tradisi,  sesajen, kepercayaan
masyarakat, dan perubahan praktik budaya di Desa Kajen. Kerangka ini
membantu peneliti memahami perubahan praktik sesajen sebagai bagian dari
dinamika sosial budaya masyarakat dengan merujuk pada konsep tradisi

Edward Shils.

1.6.1 Tradisi dalam Perspektif Edward Shils

Tradisi, dalam kajian sosiologis dan antropologis, merupakan
elemen fundamental dalam pembentukan identitas kolektif dan kontinuitas
kultural. Edward Shils, salah satu pemikir penting dalam teori tradisi
modern, memberikan kontribusi besar dalam memahami bagaimana suatu
masyarakat mempertahankan nilai-nilai dan praktik leluhur, sekaligus
menyesuaikannya dengan perubahan zaman. Tradisi menurut Shils
bukanlah sekadar warisan masa lalu yang diterima secara pasif, melainkan
merupakan hasil dari proses sosial yang kompleks dan aktif. la
mendefinisikan tradisi sebagai “the handing down of beliefs, practices, and
institutions from generation to generation”, yang mencerminkan suatu
mekanisme pewarisan budaya yang bersifat selektif, kontekstual, dan

dinamis.’

17 Edward Shils. Op.Cit. HIm. 12

21



22

Shils menekankan bahwa tradisi adalah pola yang membimbing
pengulangan praktik dan keyakinan dari generasi ke generasi. la
berargumen bahwa tradisi bukanlah entitas statis, melainkan proses dinamis
yang melibatkan seleksi aktif oleh komunitas dalam mempertahankan,
mengubah, atau meninggalkan elemen-elemen tertentu sesuai dengan
konteks sosial dan historis yang berubah.

Dalam tradisi, terdapat tiga unsur utama yang saling terkait: (1)
objek yang diwariskan, yakni berupa nilai, norma, praktik, simbol, atau
institusi; (2) komunitas pewaris, yaitu pihak yang menerima, memelihara,
dan menafsirkan ulang tradisi tersebut; dan (3) proses transmisi, yakni
bagaimana tradisi disampaikan dan dikontekstualisasikan dalam ruang dan
waktu tertentu. 8Proses pewarisan ini tidak terjadi dalam ruang hampa,
melainkan selalu dalam konteks sejarah, struktur sosial, dan relasi
kekuasaan yang berubah. Dengan demikian, pewarisan tradisi melibatkan
seleksi aktif, di mana komunitas menentukan elemen mana yang
dipertahankan, diubah, atau ditinggalkan.

Shils menekankan pentingnya fungsi integratif tradisi dalam
kehidupan masyarakat. Tradisi berfungsi sebagai penghubung antara
individu dan komunitasnya, sekaligus antara individu, komunitas, dan
lintasan waktu, mengaitkan masa lalu, masa kini, dan masa depan. Tradisi
menjadi penjaga kontinuitas sosial dan moral, yang menciptakan rasa

stabilitas, identitas, dan makna dalam kehidupan sosial. Dalam masyarakat

18 |bid, HIm. 14



23

tradisional maupun modern, tradisi memiliki nilai simbolik yang besar
karena menjadi wadah artikulasi nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial.
Contoh konkret adalah praktik sesajen yang masih dilakukan di banyak
masyarakat agraris di Asia Tenggara, termasuk Indonesia. Tradisi ini
mencerminkan hubungan manusia dengan alam, leluhur, dan entitas
supranatural, sekaligus berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial
melalui ritual kolektif. Namun demikian, Shils juga menyadari bahwa
tradisi bukan entitas yang beku atau kebal terhadap perubahan. la
menyatakan bahwa tradisi bersifat plastis dapat mengalami modifikasi,
reinterpretasi, bahkan penolakan, tergantung pada perubahan kondisi sosial,
ekonomi, politik, dan budaya.’® Inilah yang disebutnya sebagai proses
reproduksi kreatif, di mana inti tradisi dipertahankan, tetapi bentuk dan
manifestasinya dapat berubah agar tetap relevan dengan konteks masa Kini.
Tradisi dalam pandangan ini, bukanlah antitesis dari modernitas, melainkan
dapat berjalan seiring sebagai sumber pembaruan kultural.

Pandangan ini memperluas cara kita memahami dinamika tradisi
dalam masyarakat kontemporer. Edward Shils menekankan bahwa tradisi
bukanlah entitas statis yang kaku, melainkan memiliki kemampuan adaptif
terhadap perubahan sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Menurutnya,
tradisi tetap relevan karena mampu mengalami reproduksi kreatif: inti nilai,

norma, dan makna dipertahankan, sementara bentuk, praktik, atau

19 Edward Shils, (1971), "Tradition", Comparative studies in society and history, Vol. 13 No. 2,
Him. 122



24

simbolnya dapat dimodifikasi, direinterpretasi, atau disesuaikan dengan
konteks baru. Pandangan ini menunjukkan bahwa modernitas tidak otomatis
menghapus tradisi. Sebaliknya, tradisi dapat berjalan seiring dengan
modernitas sebagai sumber stabilitas, identitas, dan makna sosial, sambil
tetap membuka ruang bagi inovasi dan pembaruan kultural. Tradisi bersifat
plastis dan dinamis, sehingga dapat bertahan, bahkan berkembang,
meskipun masyarakat menghadapi perubahan zaman yang cepat.
Sebagaimana dicatat oleh Sarah Jacobs, pemikiran Shils menolak dikotomi
tajam antara tradisi dan modernitas. la melihat bahwa tradisi tetap hidup
justru karena kemampuannya untuk menyesuaikan diri: “tradition survives
by adapting; it retains a link to the past even as it reshapes itself for the
present ”.2° Oleh karena itu, transformasi dalam praktik tradisional seperti
sesajen tidak dapat serta-merta dianggap sebagai bentuk dekadensi atau
pelunturan nilai. Sebaliknya, perubahan tersebut sering kali mencerminkan
usaha kolektif untuk mempertahankan makna esensial tradisi dalam konteks
baru, seperti pengaruh teknologi, urbanisasi, atau pluralisme agama.
Dengan kerangka ini, praktik sesajen yang mungkin Kini
dilaksanakan dengan bahan yang lebih sederhana, oleh aktor yang lebih
terbuka (misalnya anak muda atau tokoh non-agama), atau dalam waktu
yang lebih fleksibel, tetap bisa dilihat sebagai bagian dari kesinambungan

tradisional. Tradisi tidak mati, tetapi bermetamorfosis. Pemaknaan ulang ini

20 Struan Jacobs, (2007), "Edward Shils’ theory of tradition”, Philosophy of the Social Sciences, Vol.
37 No. 2, HIm. 155



25

dilakukan oleh komunitas sendiri sebagai bentuk strategi kebudayaan untuk
mempertahankan nilai-nilai dasar, seperti penghormatan terhadap leluhur,
keseimbangan kosmos, dan solidaritas sosial. Lebih lanjut, Shils juga
menekankan pentingnya peran otoritas simbolik dalam menjaga
kelangsungan tradisi. Tokoh adat, pemimpin keagamaan, atau bahkan
institusi pendidikan dan media dapat memainkan peran dalam memperkuat
atau mengarahkan perubahan tradisi. Otoritas ini memiliki kekuatan untuk
menentukan mana elemen yang dianggap asli atau otentik, serta mana yang
dianggap penyimpangan atau inovasi sah. Dalam konteks sesajen, misalnya,
reinterpretasi oleh otoritas lokal dapat menjadi faktor penting dalam
menentukan bentuk-bentuk baru praktik tersebut tetap dianggap valid secara
sosial.

Dengan demikian, pemikiran Edward Shils memberi dasar teoritis
yang kokoh untuk melihat perubahan tradisi bukan sebagai kemunduran,
tetapi sebagai bagian dari proses dialektika budaya yang hidup dan terus
berkembang. Dalam kerangka penelitian ini, teori Shils memungkinkan
analisis yang lebih subtil dan kompleks terhadap perubahan praktik budaya
seperti sesajen, di mana kontinuitas dan perubahan saling berinteraksi dalam

membentuk identitas budaya yang dinamis dan berdaya tahan.

1.6.2 Sesajen sebagai Manifestasi Budaya Lokal
Sesajen merupakan salah satu unsur penting dalam praktik budaya

tradisional masyarakat Indonesia yang sarat dengan nilai simbolik, spiritual,



26

dan sosial. Dalam kerangka konseptual ini, sesajen dipahami bukan sekadar
sebagai persembahan benda-benda fisik, melainkan sebagai bentuk
komunikasi simbolik antara manusia dengan kekuatan transenden, alam
semesta, dan leluhur. la menjadi representasi nyata dari sistem kepercayaan
lokal dan kosmologi masyarakat yang memadukan unsur religius, kultural,
serta ekologis dalam satu praktik ritual.?! Secara umum sesajen hadir dalam
berbagai bentuk dan variasi, tergantung pada konteks budaya, geografis, dan
kepercayaan masyarakat setempat. Dalam praktik seperti sedekah bumi,
ruwatan, nyadran, atau upacara kepercayaan lainnya, sesajen disusun
dengan komposisi tertentu yang memiliki makna simbolis tersendiri.
Misalnya, makanan, bunga, air, kemenyan, atau hasil bumi tidak dipilih
secara sembarangan, melainkan mencerminkan hubungan timbal balik
antara manusia dengan alam serta bentuk syukur atas hasil panen,
perlindungan, atau keselamatan.??

Dalam konteks spiritual, sesajen dianggap sebagai sarana untuk
menjaga harmoni antara alam gaib dan alam nyata. la menjadi medium
persembahan kepada roh leluhur atau kekuatan supranatural sebagai bentuk
penghormatan dan permohonan berkah.? Dalam kerangka ini, sesajen
menjadi ekspresi kepercayaan kolektif masyarakat yang memperlihatkan

bagaimana sistem nilai dan pandangan hidup mereka diorganisasikan.

21 Arisna Dwi, dkk, (2025), "Makna Sesajen dalam Tradisi Sedekah Bumi Di Dusun Krajan , Desa
Tunahan : Kajian Eksploratif Berdasarkan Konsep Pattidana dalam Ajaran Buddhis Theravada",
Jurnal Budi Pekerti Agama Buddha, Vol. 2 No. 4, HIm. 15

22 Yuni Setya Hartati, (2024), "Sesajen dalam Prosesi Pernikahan : Kajian Antropologi"”, EI-Qenon:
Journal of Islamic Law, Vol. 1 No. 2, HIm. 3

23 Arisna Dwi, dkk, Loc. cit



27

Penggunaan sesajen tidak terlepas dari pemahaman tentang dunia sebagai
tatanan yang harus dijaga keseimbangannya melalui ritual dan simbol-
simbol yang bermakna. Dari sisi sosial, praktik sesajen juga memainkan
peran penting dalam membentuk kohesi sosial dan memperkuat identitas
komunitas. Pelaksanaan ritual sesajen umumnya melibatkan partisipasi
kolektif, baik dalam proses persiapan, pelaksanaan, hingga evaluasi
spiritualnya. Proses ini mempererat solidaritas antaranggota masyarakat,
memperkuat rasa memiliki terhadap warisan budaya, serta menciptakan
ruang dialog antar generasi dalam mentransmisikan pengetahuan budaya.
Sesajen, dalam hal ini, menjadi bentuk budaya lokal yang memperkuat
ikatan sosial sekaligus mempertegas kontinuitas tradisi dalam kehidupan
sehari-hari.

Dalam Shils mengenai transmisi simbol dan nilai, sesajen dapat
dipahami sebagai media simbolik yang berperan dalam meneruskan nilai-
nilai budaya, spiritualitas, serta penghormatan antar generasi. Melalui
praktik ritual ini, generasi muda tidak hanya mempelajari bentuk fisik
sesajen, tetapi juga makna simbolik yang dikandungnya seperti rasa syukur,
keseimbangan, dan penghormatan terhadap leluhur. Dengan demikian,
sesajen berfungsi sebagai alat mediasi simbolik yang mentransmisikan
nilai-nilai luhur masyarakat, menjaga kontinuitas tradisi, dan meneguhkan
identitas kolektif.

Lebih jauh, sesajen juga mencerminkan dinamika budaya lokal

dalam merespons perubahan zaman. Meskipun bentuk dan unsur-unsurnya



28

dapat mengalami penyesuaian atau reinterpretasi, esensi dan makna
simboliknya tetap dijaga. Dalam kerangka ini, sesajen dapat dilihat sebagai
wujud dari proses adaptasi budaya yang tetap mempertahankan identitas
spiritual dan nilai-nilai lokal. Hal ini memperlihatkan bahwa tradisi,
sebagaimana dikemukakan Shils, bersifat selektif dan tidak sepenuhnya
menolak perubahan, melainkan mempertahankan unsur-unsur yang
dianggap esensial dan bermakna. Dengan demikian, sesajen menjadi contoh
bagaimana tradisi hidup dan berkembang dalam masyarakat yang terus
mengalami transformasi sosial dan kultural. Selain itu sesajen tidak hanya
memiliki nilai religius, tetapi juga merupakan manifestasi budaya lokal
yang merefleksikan sistem nilai, cara pandang, dan relasi manusia dengan
alam dan transendensi..?* Dalam konteks penelitian ini, sesajen dilihat
sebagai artefak budaya yang mengandung lapisan-lapisan makna dan
fungsi. la merupakan kunci untuk memahami dinamika budaya dan identitas
kolektif masyarakat lokal bagaimana sebuah komunitas menjaga
kesinambungan tradisi sambil tetap beradaptasi dengan perkembangan

Zaman.

1.6.3 Kepercayaan Masyarakat terhadap Praktik Ritual
Kepercayaan masyarakat terhadap praktik ritual merupakan fondasi

ideologis dan spiritual yang menopang eksistensi dan keberlanjutan

2 Hidayatul Mahmudah, (2022), "Nilai Budaya dalam Sesajen Tradisi Metri: Kajian
Antropolinguistik”, TALENTA Conference Series: Local Wisdom, Social, and Arts (LWSA), Vol. 5
No. 2, HIm. 68



29

berbagai bentuk tradisi, termasuk praktik sesajen. Dalam konteks budaya
lokal, kepercayaan ini tidak hanya berfungsi sebagai sistem keyakinan yang
diwariskan secara turun-temurun, tetapi juga menjadi kerangka orientasi
hidup masyarakat dalam menjalin hubungan dengan sesama manusia,
leluhur, kekuatan adikodrati, serta lingkungan alam sekitarnya.?® Praktik
ritual seperti pemberian sesajen umumnya bersumber dari sistem
kepercayaan tradisional yang memandang bahwa dunia ini terdiri dari
dimensi-dimensi yang saling terhubung dan memengaruhi satu sama lain,
baik yang terlihat fisik maupun yang tidak terlihat spiritual. Oleh karena itu,
tindakan ritual dianggap penting untuk menjaga keseimbangan antara
manusia, alam, dan roh-roh leluhur. Keyakinan ini menjadi dasar mengapa
sesajen disusun dan dipersembahkan dengan penuh kehati-hatian dan
ketulusan, karena diyakini membawa konsekuensi spiritual dan sosial bagi
individu maupun komunitas.?®

Menurut pandangan Edward Shils, tradisi memiliki peran yang lebih
mendalam daripada sekadar peninggalan budaya yang diwariskan
antargenerasi. Tradisi berfungsi sebagai panduan moral dan sumber makna
sosial yang membentuk arah tindakan manusia dalam kehidupan
bermasyarakat. Melalui tradisi, termasuk praktik sesajen, masyarakat
memperoleh rasa legitimasi dan kesetaraan sosial, karena di dalamnya

terkandung pedoman normatif tentang nilai-nilai yang dianggap benar,

% Anxy Yudhatama Ghozuan, (2020), "Revealing offering culture suguh sesajen”, Indonesian
Journal of Social Sciences, Vol. 12 No. 1, HIm. 1
26 Arisna Dwi, dkk, Op. cit, HIm. 12



30

pantas, dan layak dijalankan. Dengan demikian, praktik sesajen tidak hanya
merepresentasikan ekspresi keagamaan atau spiritual, tetapi juga berperan
sebagai instrumen sosial yang menjaga keharmonisan, solidaritas, dan
keterpaduan antaranggota komunitas.

Meskipun modernisasi dan pengaruh agama formal telah membawa
pergeseran nilai di tengah masyarakat, praktik-praktik ritual tidak
sepenuhnya ditinggalkan. Sebaliknya, seringkali terjadi proses adaptasi di
mana kepercayaan terhadap nilai-nilai spiritual tetap dipertahankan dalam
bentuk-bentuk baru yang lebih simbolik atau tersamar. Misalnya, dalam
masyarakat yang semakin religius secara formal, sesajen mungkin tidak lagi
disebut atau dilakukan secara eksplisit, tetapi diganti dengan bentuk doa
bersama, sedekah makanan, atau kegiatan sosial-keagamaan yang tetap
mengandung semangat penghormatan kepada leluhur dan permohonan
keselamatan. Hal ini menunjukkan bahwa kepercayaan masyarakat bersifat
fleksibel dan dinamis. Kepercayaan tidak sekadar diartikulasikan melalui
doktrin-doktrin tertulis, tetapi juga melalui praktik budaya yang menyatu
dalam kehidupan sehari-hari. Bahkan ketika praktik ritual mengalami
perubahan bentuk, nilai-nilai yang dikandungnya seperti rasa syukur,
harapan akan keselamatan, penghormatan terhadap leluhur, dan
keharmonisan dengan alam tetap hidup dan dijadikan pedoman dalam

kehidupan bermasyarakat.?’

21 Reni Septia, “Ritual Sesajen pada Pelaksaan Upacara Pernikahan Adat Jawa.” TAMADDUN:
Jurnal llmu Sosial, Seni, dan Humaniora, Vol. 2 No. 2, HIm. 62



31

Lebih lanjut, keberlanjutan kepercayaan terhadap praktik ritual juga
dipengaruhi oleh konteks sosial, pendidikan, dan media. Dalam beberapa
kasus, generasi muda mungkin tidak lagi memahami makna simbolik
sesajen secara mendalam, namun tetap melestarikannya karena dianggap
sebagai bagian dari identitas budaya atau warisan keluarga.?® Di sinilah
peran penting edukasi budaya lokal dan pewarisan nilai menjadi kunci untuk
menjaga agar makna spiritual tidak hilang seiring dengan perubahan zaman.
Dalam kerangka konseptual penelitian ini, kepercayaan masyarakat
terhadap praktik ritual dipahami sebagai proses ideologis yang terus
dinegosiasikan dan dikonstruksi dalam berbagai bentuk ekspresi budaya.
Kepercayaan bukan sesuatu yang tunggal dan statis, melainkan bersifat
plural dan kontekstual. la bisa mengalami transformasi tanpa kehilangan
makna dasarnya, yakni sebagai sumber orientasi spiritual dan sosial yang

mengikat komunitas budaya secara simbolik dan emosional.

1.6.4 Budaya Lokal sebagai Konteks Dinamis
Budaya lokal bukanlah entitas yang statis dan tertutup, melainkan
suatu ekosistem kultural yang senantiasa mengalami proses transformasi
melalui interaksi dinamis antara unsur tradisional dan realitas kontemporer.
Dalam kerangka ini, budaya lokal berfungsi tidak hanya sebagai benteng
pelestarian nilai-nilai leluhur, tetapi juga sebagai ruang negosiasi sosial di

mana makna-makna lama dipertemukan, disesuaikan, bahkan diredefinisi

28 Ujang Kusnadi Adam, dkk, Loc. cit



32

agar tetap relevan dalam menghadapi dinamika zaman. Fenomena ini
sejalan dengan gagasan Edward Shils, yang menekankan bahwa tradisi dan
modernitas tidak saling meniadakan, melainkan berinteraksi secara kreatif;
inti nilai tradisi dapat dipertahankan, sementara praktik dan ekspresinya
dapat berubah menyesuaikan konteks sosial, ekonomi, dan budaya yang
baru. Pendekatan ini sejalan dengan pendekatan konstruktivis dalam kajian
budaya, yang menekankan bahwa makna budaya tidak bersifat tetap,
melainkan dibentuk secara terus-menerus melalui praktik sosial yang
kontekstual.?®

Dalam konteks ini, praktik-praktik tradisional seperti sesajen harus
dipahami bukan sebagai relik masa lalu yang pasif, tetapi sebagai bentuk
ekspresi budaya yang memiliki kapasitas untuk bertransformasi mengikuti
tuntutan sosial, politik, ekonomi, dan teknologi yang terus bergerak.
Transformasi ini bukan berarti hilangnya substansi nilai, tetapi justru bentuk
kemampuan budaya untuk bertahan melalui inovasi bentuk dan fungsi.
Sesajen, yang semula dilaksanakan dalam kerangka spiritual dan ritual
keagamaan, kini dapat mengalami transposisi menjadi simbol budaya dalam
festival seni, media edukasi, pariwisata berbasis budaya, hingga konten
kreatif di media sosial yang menyasar generasi muda.°

Dengan demikian, budaya lokal menjadi ruang intergenerasional, di

mana generasi tua dan muda berkolaborasi dalam merumuskan ulang makna

2 Cindy Cintya Lauren, (2023), "Analisis adaptasi masyarakat lokal terhadap perubahan sosial dan
tren budaya di Indonesia ditinjau dari perspektif hukum adat”, Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains.
%0 Teofilus Kharisma, dkk, (2025), "Strategi kreatif edukasi gamelan jawa timuran bagi generasi z
di era digital”, Citizen: Jurnal llmiah Multidisiplin Indonesia, VVol. 5 No. 2, HIm. 570



33

dan bentuk praktik budaya secara kontekstual. Media sosial, dalam hal ini,
tidak hanya menjadi alat dokumentasi pasif, tetapi juga menjadi medium
performatif untuk menyampaikan identitas kultural, mempopulerkan
kembali tradisi dalam format visual, naratif, dan interaktif. Fenomena ini
menunjukkan bahwa digitalisasi tidak selalu berarti westernisasi atau erosi
budaya lokal, melainkan membuka kemungkinan-kemungkinan baru bagi
pelestarian yang kreatif dan partisipatif.

Reformulasi praktik budaya seperti sesajen juga memperlihatkan
fungsi budaya lokal sebagai medium negosiasi identitas, baik pada tingkat
individu maupun kolektif. Di tengah arus globalisasi, ketika identitas
nasional dan lokal kerap berada dalam tekanan homogenisasi budaya global,
budaya lokal justru tampil sebagai ruang resistensi sekaligus rekonstruksi.
la memungkinkan masyarakat untuk tetap terhubung dengan akar sejarah
dan nilai-nilai lokal, sambil tetap menjadi bagian aktif dari dunia modern.
Dengan demikian, tradisi bukan lagi sekadar warisan yang harus dijaga,
tetapi modal kultural yang dapat dikelola secara adaptif untuk menjawab
tantangan zaman.

Kerangka konseptual dalam penelitian ini memosisikan budaya lokal
sebagai sumber daya kultural yang bersifat transformatifsebuah fondasi
yang tidak hanya menopang kontinuitas nilai-nilai budaya, tetapi juga
mendorong proses kreatif dalam membentuk identitas kolektif masa kini

dan masa depan. Oleh karena itu, memahami budaya lokal berarti



34

memahami proses sosial yang kompleks: pelestarian, inovasi, reinterpretasi,

dan regenerasi semuanya terjadi dalam lanskap kultural yang terus bergerak.

1.6.5 Perubahan Praktik Tradisi: Aspek Penyebab dan Dampak

Praktik sesajen sebagai bagian dari sistem kepercayaan masyarakat
Desa Kajen tidak bersifat statis, melainkan mengalami perubahan seiring
dengan dinamika sosial yang terjadi. Menurut Soerjono Soekanto,
perubahan sosial dapat memengaruhi pola perilaku dan praktik budaya
masyarakat, termasuk praktik ritual dan kepercayaan.! Dalam konteks ini,
perubahan praktik sesajen tampak pada cara pelaksanaan, bentuk sesajen,

waktu pelaksanaan, serta makna yang dilekatkan pada ritual tersebut.

1. Modernisasi dalam Pelaksanaan Sesajen

Modernisasi memengaruhi praktik sesajen terutama pada
bentuk dan tata cara pelaksanaannya. Sesajen yang pada masa lalu
disusun secara lengkap dengan berbagai perlengkapan ritual dan
dilaksanakan dalam waktu tertentu secara kolektif, kini cenderung
disederhanakan. Penyederhanaan ini dilakukan dengan mengurangi
jumlah perlengkapan sesajen, mempersingkat waktu pelaksanaan, serta
menyesuaikannya dengan aktivitas sehari-hari masyarakat. Perubahan
ini mencerminkan penyesuaian praktik sesajen terhadap pola hidup

masyarakat yang semakin praktis dan efisien.%?

31 Soerjono Soekanto. (2017). Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers. HIm. 304-305
%2 1bid, him 321



35

2. Pergeseran Sistem Kepercayaan terhaadap sesajen
Perubahan sistem kepercayaan masyarakat turut memengaruhi
cara memaknai sesajen. Koentjaraningrat menjelaskan bahwa sistem
kepercayaan dalam kebudayaan dapat mengalami perubahan seiring
dengan berkembangnya pengetahuan dan pengalaman sosial
masyarakat.®® Dalam praktiknya, sesajen yang sebelumnya diyakini
sebagai sarana komunikasi dengan leluhur atau kekuatan gaib tertentu,
kini lebih dipahami sebagai simbol penghormatan terhadap tradisi atau
bentuk rasa syukur. Pergeseran makna ini menyebabkan praktik sesajen
tidak lagi dilaksanakan secara kaku, melainkan lebih fleksibel sesuai
pemahaman individu.
3. Pengaruh Agama terhadap Praktik Sesajen
Masuknya ajaran agama Islam memberikan pengaruh signifikan
terhadap perubahan praktik sesajen. Dalam masyarakat Jawa,
sebagaimana dijelaskan oleh Clifford Geertz, sering terjadi proses
negosiasi antara ajaran agama dan tradisi lokal.3* Hal ini tampak pada
praktik sesajen yang mengalami penyesuaian, seperti penggantian
mantra-mantra tradisional dengan doa-doa Islam, serta perubahan
tujuan sesajen yang tidak lagi dimaknai sebagai persembahan kepada

leluhur, melainkan sebagai simbol rasa syukur kepada Tuhan. Dengan

33 Koentjaraningrat, (2017), Pengantar IImu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta. HIm 182
3 Clifford Geertz, (2013), Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa,
Jakarta: Komunitas Bambu. HIm 7



36

demikian, praktik sesajen tetap dilaksanakan, tetapi dalam bentuk dan

makna yang telah disesuaikan dengan ajaran agama.

4. Perubahan Pelaku dan Pewarisan Praktik Sesajen

Perubahan generasi juga memengaruhi keberlanjutan praktik
sesajen. Generasi tua masih memegang peran penting dalam
pelaksanaan ritual, sementara generasi muda cenderung bersikap lebih
selektif. Sebagian generasi muda tetap melaksanakan sesajen sebagai
bentuk penghormatan terhadap orang tua dan tradisi, namun tidak
sepenuhnya memahami makna simbolik setiap unsur sesajen. Kondisi
ini menyebabkan praktik sesajen lebih bersifat simbolik dan tidak lagi

sepenuhnya sakral seperti pada masa sebelumnya.®
Perubahan praktik tradisi sesajen sebagai kepercayaan masyarakat
berdampak pada cara masyarakat Desa Kajen memaknai dan menjalankan
ritual tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Praktik sesajen yang mengalami
penyederhanaan  bentuk, perlengkapan, dan waktu pelaksanaan
menyebabkan terjadinya pergeseran makna ritual. Sesajen yang sebelumnya
dipahami sebagai praktik kepercayaan yang sarat dengan unsur sakral kini
lebih dimaknai sebagai simbol tradisi dan bentuk penghormatan terhadap
warisan leluhur. Pergeseran ini menunjukkan bahwa perubahan praktik

sesajen tidak menghilangkan tradisi secara keseluruhan, melainkan

35 Koentjaraningrat. (2004). Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia. HIm.
98



37

mengubah cara masyarakat menempatkan ritual tersebut dalam sistem
kepercayaannya.®

Selain berdampak pada makna, perubahan praktik sesajen juga
memengaruhi pola pelaksanaan ritual dan relasi sosial masyarakat. Ritual
sesajen yang dahulu dilaksanakan secara kolektif dengan keterlibatan
banyak warga kini cenderung dilakukan secara lebih terbatas, baik dalam
lingkup keluarga maupun oleh individu tertentu. Kondisi ini berimplikasi
pada berkurangnya intensitas partisipasi sosial dalam pelaksanaan ritual.
Namun demikian, praktik sesajen tetap berfungsi sebagai sarana menjaga
keteraturan sosial dan mempererat hubungan antarwarga, meskipun dalam
skala yang lebih kecil dan fleksibel sesuai dengan dinamika kehidupan
masyarakat modern.®’

Di sisi lain, perubahan praktik sesajen juga berdampak positif
terhadap keberlanjutan tradisi di tengah perubahan sosial dan keagamaan.
Penyesuaian bentuk dan makna sesajen memungkinkan tradisi ini tetap
diterima oleh generasi muda yang hidup dalam konteks sosial yang berbeda
dengan generasi sebelumnya. Piotr Sztompka menyatakan bahwa perubahan
sosial dapat menjadi mekanisme adaptasi budaya yang memungkinkan
suatu tradisi bertahan dan tetap berfungsi dalam masyarakat yang terus

mengalami perubahan.® Dengan demikian, perubahan praktik sesajen dapat

% 1bid, him. 304
37 Soerjono Soekanto, Op.Cit, him 305
38 Piotr Sztompka (2014). Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media Group. HIm 86



38

dipahami sebagai strategi masyarakat Desa Kajen dalam menjaga

kesinambungan tradisi tanpa harus menolak perubahan zaman.

1.6.6 Hubungan antar Konsep

Penelitian mengenai perubahan praktik tradisi sesajen ini disusun
berdasarkan keterkaitan sejumlah konsep utama yang saling berhubungan
secara sistematis. Hubungan antar konsep tersebut diperlukan untuk
memberikan gambaran utuh mengenai proses perubahan tradisi sesajen
sebagai bagian dari kepercayaan masyarakat Desa Kajen. Konsep tradisi,
praktik sesajen, kepercayaan masyarakat, dan budaya lokal dipahami
sebagai satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dalam menjelaskan
dinamika sosial yang terjadi. Melalui kerangka konseptual ini, penelitian
berupaya menunjukkan bagaimana tradisi sesajen sebagai warisan budaya
mengalami proses adaptasi dan perubahan seiring dengan pengaruh
modernisasi, pendidikan, serta perubahan sosial-ekonomi masyarakat.
Hubungan antar konsep tersebut kemudian disajikan dalam bentuk skema

untuk mempermudah pemahaman alur berpikir penelitian.



39

Skema 1.1 Hubungan antar Konsep

Tradisi Menurut
Edward Shils

h

Praktek Sesajen

h 4 Y

Kepercayaan Budaya
Masyarakat Lokal

b 4

Perubahan
Tradisi Sesajen

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025)

Skema kerangka konseptual di atas menggambarkan hubungan antar
konsep dalam penelitian mengenai perubahan tradisi sesajen, yang
dianalisis menggunakan konsep tradisi Edward Shils sebagai landasan
teoretis utama.

Pada bagian paling atas skema ditempatkan konsep tradisi menurut
Edward Shils, yang memandang tradisi sebagai proses pewarisan nilai,
praktik, dan keyakinan dari generasi ke generasi. Tradisi tidak bersifat statis,
tetapi dapat mengalami reinterpretasi dan penyesuaian seiring dengan
perubahan sosial. Konsep ini menjadi kerangka dasar dalam memahami
keberlangsungan dan perubahan tradisi sesajen di masyarakat.

Tradisi menurut Edward Shils kemudian diwujudkan dalam bentuk

praktik sesajen. Sesajen dipahami sebagai praktik ritual yang mengandung



40

simbol-simbol budaya dan nilai-nilai spiritual. Praktik ini berfungsi sebagai
media untuk menjaga hubungan harmonis antara manusia, alam, dan
leluhur, serta menjadi sarana pewarisan nilai-nilai budaya secara turun-
temurun.

Praktik sesajen dijalankan berdasarkan kepercayaan masyarakat,
yang mencakup dimensi religius, simbolik, dan spiritual. Kepercayaan ini
membentuk cara masyarakat memaknai sesajen, baik sebagai bentuk
penghormatan terhadap leluhur maupun sebagai ekspresi keyakinan
terhadap kekuatan di luar manusia. Kepercayaan masyarakat berperan
penting dalam mempertahankan praktik sesajen agar tetap dijalankan.

Selain kepercayaan, praktik sesajen juga berlangsung dalam konteks
budaya lokal, yang meliputi adat istiadat setempat, nilai-nilai budaya,
simbol-simbol ritual, serta kebiasaan sosial masyarakat. Budaya lokal
menjadi wadah sosial-budaya tempat tradisi sesajen hidup, dipraktikkan,
dan diwariskan. Dalam konteks ini, budaya lokal bersifat dinamis dan
terbuka terhadap pengaruh perubahan.

Interaksi antara praktik sesajen, kepercayaan masyarakat, dan
budaya lokal pada akhirnya menghasilkan perubahan tradisi sesajen.
Perubahan tersebut dapat terlihat dalam pergeseran kepercayaan, perubahan
pola pikir masyarakat, masuknya pengaruh modernisasi, pendidikan, serta

tekanan ekonomi. Perubahan ini tidak dimaknai sebagai hilangnya tradisi,



41

melainkan sebagai bentuk adaptasi tradisi agar tetap relevan dengan kondisi

sosial masyarakat saat ini.

1.7 Metode Penelitian
Metode penelitian ini menjelaskan langkah-langkah yang digunakan
peneliti dalam mengkaji perubahan praktik tradisi sesajen di Desa Kajen.
Metode ini disusun agar proses pengumpulan dan analisis data berjalan secara

sistematis dan sesuai dengan tujuan penelitian.

1.7.1 Pendekatan dan Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang mengadopsi
metode studi kasus. John W. Creswell mendefinisikan penelitian kualitatif
sebagai pendekatan untuk memahami makna yang diberikan oleh individu
atau kelompok terhadap isu-isu sosial atau kemanusiaan. Proses penelitian
ini melibatkan pengajuan pertanyaan dan prosedur yang spesifik,
pengumpulan data yang umumnya berasal dari partisipan, serta analisis data
secara induktif. Analisis dimulai dari tema-tema yang spesifik untuk
menghasilkan tema-tema yang lebih umum. Hasil dari penelitian ini akan
disajikan dalam bentuk laporan yang dapat disesuaikan.3®

Pendekatan kualitatif dipilih karena dianggap paling sesuai untuk

mengeksplorasi secara mendalam makna, nilai, dan perubahan sosial yang

39 John W. Creswell & J. David Creswell, (2018), “Research Design: Qualitative, Quantitative and
Mixed Methods Approaches”, Journal of Chemical Information and Modeling, Los Angeles:
SAGE, him. 4



42

terjadi dalam praktik tradisi sesajen sebagai bagian dari sistem kepercayaan
masyarakat di Desa Kajen. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
memahami fenomena sosial secara kontekstual dan interpretatif,
berdasarkan pengalaman langsung. Pendekatan kualitatif lebih relevan
dibandingkan dengan pendekatan kuantitatif, karena fokus penelitian ini
adalah pada pemahaman mendalam mengenai mengapa dan bagaimana
perubahan terjadi dalam tradisi sesajen, bukan pada pengukuran statistik
atau generalisasi yang luas.*

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
studi kasus. Metode studi kasus dipilih karena penelitian ini berfokus pada
satu fenomena sosial tertentu, yaitu perubahan praktik tradisi sesajen
sebagai kepercayaan masyarakat Desa Kajen. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menggali fenomena tersebut secara
mendalam dalam konteks sosial dan budaya yang spesifik. Metode etnografi
tidak digunakan karena penelitian ini tidak bertujuan untuk mengkaji
keseluruhan sistem kebudayaan masyarakat secara menyeluruh, melainkan
memusatkan perhatian pada perubahan praktik sesajen sebagai satu kasus
sosial tertentu. Kasus yang diteliti dalam penelitian ini adalah perubahan
praktik tradisi sesajen yang meliputi perubahan bentuk sesajen, tata cara
pelaksanaan, pelaku ritual, serta makna yang dilekatkan pada praktik

tersebut oleh masyarakat Desa Kajen.

40 Adhi Kusumastuti dan Ahmad Mustamil Khoiron, (2019), Metode penelitian kualitatif , Lembaga
Pendidikan Sukarno Pressindo (LPSP). him. 10



43

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung,
wawancara mendalam dengan tokoh agama dan warga masyarakat, serta
dokumentasi pelaksanaan ritual sesajen. Data yang diperoleh kemudian
dianalisis menggunakan pendekatan analisis interaktif yang dikemukakan
oleh Miles dan Huberman, yang mencakup tiga tahapan utama: reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Dengan penerapan
metode ini, diharapkan penelitian dapat memberikan gambaran yang
komprehensif mengenai perubahan tradisi sesajen sebagai bagian dari

transformasi nilai kepercayaan masyarakat.

1.7.2 Lokasi dan Waktu Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Kajen, Kecamatan Lebaksiu,
Kabupaten Tegal, Jawa Tengah. Lokasi ini dipilih karena Desa Kajen
dikenal sebagai wilayah yang masih mempertahankan berbagai tradisi lokal,
termasuk praktik sesajen yang telah menjadi bagian dari kehidupan
kepercayaan masyarakat setempat. Namun, tradisi tersebut juga mengalami
perubahan seiring dengan masuknya pengaruh eksternal, seperti
modernisasi dan perkembangan agama formal. Peneliti sudah melakukan
pengamatan sejak Februari 2025, tetapi baru memulai rangkaian wawancara

sejak Mei 2025.



44

1.7.3 Subjek Penelitian

Subjek penelitian merupakan kumpulan objek yang terdiri dari
beberapa narasumber atau informan yang akan memberikan informasi
mengenai topik penelitian yang akan dilakukan oleh peneliti. Informan
adalah orang yang memberikan informasi mengenai data yang digunakan
oleh peneliti dalam penelitian yang sedang dilakukan.

Subjek dalam penelitian ini ditentukan secara purposive, yakni
mereka yang memiliki pengetahuan dan keterlibatan langsung dalam praktik
sesajen di Desa Kajen. Subjek penelitian meliputi sesepuh desa, tokoh
agama (baik dari kalangan Islam maupun kepercayaan lokal), warga
masyarakat pelaku atau yang pernah terlibat dalam ritual sesajen, generasi
muda yang mengalami perubahan makna terhadap tradisi sesajen. Pemilihan
subjek ini bertujuan untuk mendapatkan perspektif yang beragam terkait
pemaknaan dan perubahan praktik tradisi sesajen. Adapun informan kunci
yang akan diwawancarai termuat dalam tabel dibawah ini:

Tabel 1. 2 Daftar Informan Kunci Penelitian

No Nama Usia Keterangan

1 Pak MK 61 Tahun | Kepala Desa Kajen

2 Kyai AR 69 Tahun | Tokoh Agama

3 Ustadz MR 60 Tahun | Tokoh Agama

4 Ibu SK 55 Tahun | Tokoh Masyarakat

5 Pak SH 65 Tahun | Tokoh Masyarakat/Sesepuh
6 KF 28 Tahun | Warga/Anak Muda

7 AL 25 Tahun | Warga/Anak Muda

8 Pak NY 44 Tahun | Warga Desa Kajen

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025)

Kemudian, triangulasi informan yang terdiri dari ketua RT 002 dan

warga sekitar digunakan sebagai kategori subjek penelitian. Dengan



45

triangulasi, peneliti dapat mengumpulkan data sekaligus menguji keabsahan
data dengan menggunakan teknik pengumpulan data yang bermacam-
macam dari berbagai sumber data. Informasi mengenai informan triangulasi
adalah sebagai berikut:

Tabel 1. 3 Daftar Informan Triangulasi Penelitian

No Nama Usia Keterangan
1 Ibu SM 44 Tahun Warga Desa Kajen
2 Ibu UF 40 Tahun Ketua RT 002

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025)

1.7.4 Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan tiga
metode utama yaitu:
a. Observasi
Observasi merupakan kondisi dimana pengamatan langsung
dilakukan oleh peneliti agar lebih memahami konteks data dalam
keseluruhan situasi sosial sehingga dapat diperoleh pandangan yang
menyeluruh. Peneliti melakukan observasi langsung kepada Kepala
Desa Kajen, 2 orang tokoh agama, 2 orang tokoh masyarakat, 3 orang
warga yang menjadi subjek penelitian. Dalam penelitian ini, observasi
langsung dilakukan untuk mengamati pelaksanaan tradisi sesajen dan
perubahan yang terjadi, baik bentuk, waktu, maupun keterlibatan
masyarakat.
Observasi dilakukan untuk melihat secara langsung praktik tradisi

sesajen yang masih dijalankan oleh masyarakat Desa Kajen. Observasi



46

dilakukan secara non-partisipatif pada beberapa kegiatan masyarakat
yang melibatkan praktik sesajen. Peneliti mengamati bentuk sesajen,
waktu pelaksanaan, pelaku ritual, serta perubahan praktik dibandingkan
dengan informasi mengenai pelaksanaan sesajen pada masa lalu. Hasil

observasi dicatat dalam bentuk catatan lapangan sebagai bahan analisis.

. Wawancara

Wawancara merupakan pertemuan dua orang untuk bertukar
informasi dan ide melalui tanya jawab, sehingga dapat dikontribusikan
makna dalam suatu topik tertentu. Dalam penelitian ini wawancara
digunakan untuk menggali informasi dari informan kunci, seperti tokoh
agama dan warga yang berperan aktif dalam pelaksanaan maupun
penolakan terhadap praktik sesajen.

Informasi mengenai praktik sesajen pada masa lalu diperoleh
melalui wawancara mendalam dengan informan kunci yang memahami
dan pernah terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi sesajen sebelum
mengalami perubahan.

Dokumentasi dan Studi Kepustakaan

Sumber data sekunder dalam penelitian ini adalah studi literatur
dan dokumentasi. Dokumentasi merupakan kumpulan catatan peristiwa
yang sudah terjadi, baik dalam bentuk tulisan, gambar, atau karya-karya
besar dari seseorang atau organisasi. Dalam penelitian ini, dokumentasi
berupa pencatatan, pemotretan, atau perekaman kegiatan yang

berkaitan dengan praktik sesajen. Untuk melakukan studi literatur,



47

peneliti menggunakan literatur-literatur terdahulu yang relevan dengan
topik penelitian. Tesis, disertasi, buku, jurnal nasional dan internasional
merupakan contoh karya ilmiah dari kategori ini. Untuk literatur digital,

internet adalah sumbernya.

1.7.5 Teknik Analisis Data

Dalam penelitian ini, data akan dianalisis secara deskriptif dengan
menggunakan metodologi studi kasus kualitatif. Model interaktif Miles dan
Huberman, yang terdiri dari tiga langkah utama: reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi, akan digunakan untuk
menganalisis data.*

Langkah pertama dalam proses penelitian adalah reduksi data, yaitu
tahap di mana data mentah yang diperoleh melalui observasi, wawancara,
dokumentasi, dan literatur dipilih, disaring, difokuskan, disederhanakan,
dan diubah. Pada fase ini, data akan diidentifikasi, disortir, dan
dikelompokkan berdasarkan tema-tema kunci yang relevan dengan tujuan
penelitian. Tema-tema tersebut mencakup perubahan praktik tradisi sesajen,
faktor-faktor yang mempengaruhinya, serta perspektif sosiologi terhadap
adaptasi tradisi tersebut. Secara khusus, data ini akan berfokus pada
pergeseran makna sesajen dari kepercayaan mistik menjadi penghormatan

dan rasa syukur kepada Tuhan. Pergeseran ini dipengaruhi oleh beberapa

4L Lili Sururi Asipi, dkk, (2022), "The Analysis of Reading Habits Using Miles and Huberman
Interactive Model to Empower Students’ Literacy at IPB Cirebon", International Journal of
Education and Humanities, Vol. 2 No. 3, HIm. 117-125, https://doi.org/10.58557/ijeh.v2i3.98



https://doi.org/10.58557/ijeh.v2i3.98

48

faktor, termasuk meninggalnya tokoh adat, perubahan pola pikir masyarakat
yang mencakup peningkatan rasionalitas, pengaruh informasi modern,
ajaran Islam, dan modernisasi.

Setelah tahap reduksi data, langkah berikutnya adalah penyajian
data. Proses ini bertujuan untuk memfasilitasi pengambilan keputusan dan
penarikan kesimpulan berdasarkan informasi yang telah disusun. Perubahan
dalam praktik tradisi sesajen akan dideskripsikan dalam dimensi ritual,
temporal, dan partisipatoris. Selain itu, faktor-faktor internal dan eksternal
yang mempengaruhi perubahan tersebut juga akan dibahas. Penjelasan ini
akan mencakup pandangan sosiologi mengenai adaptasi tradisi, khususnya
gagasan Edwards Shils tentang sifat dinamis tradisi dan bagaimana tradisi
dapat mengalami reinterpretasi serta perubahan makna seiring berjalannya
waktu. Untuk memperkaya narasi dan memberikan perspektif yang lebih
mendalam, kutipan langsung dari wawancara dengan informan kunci,
seperti Kepala Desa, Tokoh Agama, Tokoh Masyarakat, dan Pemuda, serta
informan triangulasi dari warga Kajen, akan disertakan.

Langkah terakhir dalam proses penelitian adalah penarikan
kesimpulan dan verifikasi. Pada tahap ini, peneliti akan menjelaskan makna
dari data yang telah direduksi dan disajikan. Kesimpulan awal akan
dihasilkan mengenai perubahan signifikan yang terjadi dalam praktik tradisi
sesajen, penyebabnya, serta pemahaman sosiologi terhadap perubahan
tersebut. Untuk memastikan konsistensi dan objektivitas data yang

diperoleh, verifikasi akan dilakukan dengan membandingkan informasi dari



49

berbagai sumber, termasuk observasi, dokumentasi, dan wawancara. Selain
itu, triangulasi data akan diterapkan untuk mengkonfirmasi informasi yang

diperoleh dari informan kunci.

1.7.6 Triangulasi Data

Teknik triangulasi data adalah metode yang digunakan untuk
memastikan keabsahan data dalam penelitian dengan cara membandingkan
informasi yang diperoleh dari berbagai sumber, menggunakan berbagai
teknik, serta dalam periode waktu yang berbeda. Dalam penelitian ini,
triangulasi data yang diterapkan adalah triangulasi sumber, yaitu
pendekatan yang memungkinkan peneliti untuk memverifikasi akurasi dan
konsistensi data dengan mengonfirmasi informasi dari berbagai pihak yang
memiliki keterlibatan atau pemahaman terkait fenomena yang diteliti.

Untuk mendapatkan data yang lebih objektif dan komprehensif,
peneliti melakukan pemeriksaan informasi dari beberapa sumber utama,
yaitu Ketua RT dan warga Desa Kajen yang terlibat langsung dalam praktik
tradisi sesajen.

Melalui proses triangulasi data ini, peneliti dapat memperoleh
gambaran yang lebih akurat mengenai berbagai aspek yang berkaitan
dengan perubahan praktik tradisi sesajen sebagai kepercayaan masyarakat.
Selain itu, teknik ini juga memungkinkan peneliti untuk memahami secara

lebih mendalam berbagai faktor yang mempengaruhi perubahan praktik



50

sesajen, serta dampaknya terhadap kehidupan sosial dan budaya masyarakat

Desa Kajen.

1.7.7 Sistematika Penulisan

Penulisan dalam penelitian ini dibagi menjadi tiga bagian yakni
pendahuluan, isi dan penutup. Selanjutnya bagian-bagian tersebut akan
disajikan kembali kedalam bab yang lebih merincinya akan dijabarkan
dengan berikut:

BAB I, pada bab ini peneliti akan memaparkan pendahuluan yang
mencakup beberapa subbab penting. Subbab pertama berisi latar belakang
masalah yang menjelaskan tentang tradisi sesajen sebagai ritual yang
mengakar kuat dalam kebudayaan masyarakat Indonesia, khususnya di Desa
Kajen, serta perubahan signifikan yang terjadi dalam praktik ini akibat
pengaruh modernisasi, globalisasi, pendidikan, dan faktor sosial-ekonomi.
Subbab ini juga menguraikan bagaimana masyarakat beradaptasi dengan
perubahan zaman melalui lensa teori Van Reusen tentang sifat dinamis
tradisi. Selain itu, bab ini juga mencakup tujuan penelitian, manfaat
penelitian, tinjauan penelitian sejenis, kerangka konseptual, metodologi
penelitian, serta sistematika penulisan. Semua aspek tersebut bertujuan
untuk mengetahui kerangka dasar penelitian dan memperlihatkan
pemahaman dasar mengenai subjek yang dibahas.

BAB I1, pada bab ini akan diuraikan konteks sosial lokasi penelitian

dan gambaran umum tradisi sesajen di Desa Kajen. Pembahasan akan



51

diawali dengan sub-bab sejarah Desa Kajen, memberikan latar belakang
historis dan perkembangannya. Dilanjutkan dengan letak geografis dan
demografi Desa Kajen, yang menyajikan data terkait wilayah dan profil
kependudukan. Kemudian, akan dijelaskan karakteristik sosial ekonomi
masyarakat Desa Kajen, meliputi struktur sosial, norma, nilai-nilai, serta
mata pencarian. Setelah itu, bab ini akan menyajikan gambaran umum
tradisi sesajen Desa Kajen, membahas jenis, tujuan, dan dinamika
pergeseran bentuknya. Bab ini akan diakhiri dengan sub-bab penutup yang
merangkum keseluruhan pembahasan.

BAB I1l, pada bab ini berfokus pada dinamika perubahan praktik
tradisi sesajen yang terjadi di masyarakat Desa Kajen sebagai respons
terhadap perkembangan sosial, budaya, dan religius. Subbab pertama berisi
pengantar mengenai pentingnya tradisi sesajen dalam sistem kepercayaan
masyarakat serta urgensi untuk memahami perubahan yang terjadi. Subbab
Kedua membahas pergeseran praktik tradisi sesajen yang mencakup periode
kepemimpinan tokoh adat tradisional (masa Pak SG), transisi
kepemimpinan spiritual setelah wafatnya Pak SG menuju kepemimpinan
kyai dan ustadz, serta perubahan pola pikir masyarakat yang menjadi lebih
rasional dan kritis. Subbab ketiga membahas bentuk-bentuk perubahan
dalam praktik sesajen, mulai dari bahan dan komponen yang digunakan, tata
cara ritual, hingga waktu dan frekuensi pelaksanaan. Subbab keempat
membahas faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan praktik tradisi

sesajen, yaitu pengaruh ajaran Islam yang semakin menguat dan dampak



52

modernisasi terhadap cara pandang masyarakat. Subbab kelima
menganalisis dampak-dampak perubahan praktik tradisi sesajen yang
mencakup perubahan pemaknaan keagamaan dan dampak ekonomi dari
penyederhanaan komponen sesajen. Subbab terakhir merupakan bagian
penutup yang merangkum Kkeseluruhan dinamika perubahan sebagai
cerminan adaptasi budaya dalam masyarakat lokal, menunjukkan
bagaimana tradisi dapat bertahan dengan melakukan penyesuaian terhadap

tuntutan zaman dan nilai-nilai agama yang berkembang.



