
 
 

1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

1.1  Latar Belakang Masalah 

Tradisi sesajen merupakan salah satu bentuk ritual yang mengakar kuat 

dalam kebudayaan masyarakat Indonesia.1 Sesajen, yang umumnya berupa 

persembahan makanan atau benda-benda tertentu, sering kali dilakukan dalam 

rangka syukuran, doa, atau sebagai bentuk penghormatan kepada roh leluhur 

dan kekuatan alam.2 Praktik ini tidak hanya memiliki nilai spiritual, tetapi juga 

merupakan cara untuk mempertahankan hubungan harmonis antara manusia 

dan alam serta roh-roh yang dipercaya menguasai dunia ini. Tradisi ini banyak 

ditemukan di berbagai daerah, salah satunya di Desa Kajen, Kecamatan 

Lebaksiu, Kabupaten Tegal, Jawa Tengah. 

Di Desa Kajen, tradisi sesajen telah diwariskan secara turun-temurun 

dan menjadi bagian penting dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat 

setempat. Setiap tahun, masyarakat di desa ini melaksanakan berbagai ritual 

dengan sesajen sebagai bagian utama dalam rangkaian upacara adat yang 

dilaksanakan pada saat-saat tertentu, seperti pada saat musim panen atau hari-

hari besar keagamaan. Bagi sebagian besar masyarakat Desa Kajen, tradisi 

sesajen bukan sekadar ritual, melainkan manifestasi nyata dari nilai-nilai 

 
1 Tedi Sutardi, (2007), Antropologi: Mengungkap keragaman budaya, PT Grafindo Media Pratama, 

Hlm. 10 
2 Ujang Kusnadi Adam, dkk, (2019), “Sesajen sebagai Nilai Hidup Bermasyarakat di Kampung 

Cipicung Girang Kota Bandung”, Indonesian Jurnal of Sociology, Education and Development, Vol. 

1 No. 1, Hlm. 27 



2 
 

 
 

kepercayaan mereka yang mendalam, mencerminkan ikatan spiritual dengan 

alam dan leluhur. Namun, seiring dengan dinamika zaman dan perkembangan 

sosial-budaya, praktik tradisi yang telah mengakar ini mulai menunjukkan 

adanya perubahan dan penyesuaian yang signifikan. 

Perubahan ini tidak hanya terlihat dalam bentuk fisik sesajen yang 

semakin sederhana, tetapi juga dalam cara dan frekuensi pelaksanaannya. 

Fenomena ini dipicu oleh berbagai faktor, baik internal maupun eksternal, yang 

secara kolektif mempengaruhi adaptasi praktik tradisional di Desa Kajen. 

Faktor-faktor utama yang berkontribusi pada perubahan ini meliputi: 

Pertama, adanya proses modernisasi yang membawa pengaruh besar 

terhadap pola pikir dan gaya hidup masyarakat desa. Proses globalisasi yang 

semakin meluas juga menjadi salah satu faktor yang memengaruhi pandangan 

masyarakat terhadap tradisi. Kemajuan teknologi dan akses informasi yang 

semakin terbuka lebar membuat masyarakat, terutama generasi muda, lebih 

terpapar dengan cara hidup modern yang mengutamakan efisiensi dan 

pragmatisme.3 Hal ini berdampak pada penurunan minat terhadap praktik-

praktik tradisional seperti sesajen, yang dianggap tidak relevan lagi dengan 

kehidupan sehari-hari yang semakin berkembang. 

Kedua, faktor pendidikan juga turut berperan dalam mengubah pola 

pikir masyarakat terhadap kepercayaan dan tradisi. Masyarakat yang lebih 

teredukasi mulai mengadopsi perspektif yang lebih rasional dan ilmiah, 

 
3 Riyan Hidayatullah, (2024), "Seni Tradisi Indonesia dan Tantangan Masyarakat Global", Grenek 

Music Journal, Vol. 13 No. 1, Hlm. 107  



3 
 

 
 

sehingga praktik yang sebelumnya dianggap sebagai bagian dari kehidupan 

spiritual dianggap sebagai adat yang tidak lagi relevan.4 Perubahan dalam 

pendidikan ini menciptakan pergeseran nilai dan pandangan terhadap tradisi, 

termasuk tradisi sesajen yang dulunya dianggap sebagai suatu keharusan untuk 

mempertahankan keseimbangan dengan alam dan leluhur. 

Ketiga, faktor sosial-ekonomi juga menjadi penyebab utama terjadinya 

perubahan ini. Masyarakat Desa Kajen yang dulunya bergantung pada 

pertanian tradisional sebagai sumber utama pendapatan kini mulai beralih ke 

sektor lain, seperti perdagangan dan industri kecil. Perubahan ini memengaruhi 

cara mereka menjalani kehidupan, termasuk dalam pelaksanaan upacara adat 

dan tradisi sesajen. Kondisi ekonomi yang lebih menantang membuat 

masyarakat lebih fokus pada kebutuhan ekonomi praktis daripada 

mempertahankan tradisi yang memerlukan biaya dan waktu yang tidak sedikit.5 

Di sisi lain, meskipun terjadi perubahan yang cukup signifikan, tradisi 

sesajen tidak sepenuhnya ditinggalkan oleh masyarakat. Beberapa kalangan 

masyarakat, terutama yang lebih tua dan mereka yang masih memegang teguh 

nilai-nilai keagamaan dan kebudayaan lokal, terus mempertahankan praktik 

ini. Mereka meyakini bahwa sesajen memiliki makna yang sangat dalam 

sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur mereka dan sebagai cara untuk 

menjaga hubungan yang baik dengan alam dan roh-roh di sekitar mereka. 

 
4 Martina Dhale Teresia Noiman Derung, dkk, (2022), "Studi Analisis Pengalaman Krisis Manusia 

dalam Misteri Ritual Sesajen Jawa Ditinjau dari Sosiologi Agama Menurut Weber", In Theos : 

Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi, Hlm. 338 
5 Idham Rizkiawan, (2017),  "Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Persepsi Masyarakat Tentang 

Makna Sesajen Pada Upacara Bersih Desa", Jurnal TataBoga, Vol. 6 No. 2, Hlm. 13 



4 
 

 
 

Dinamika internal antara kelompok pelestari dan kelompok yang lebih terbuka 

terhadap modernisasi ini turut membentuk masa depan praktik sesajen di Desa 

Kajen. 

Mengacu pada analisis sosiologis, perubahan praktik tradisi sesajen ini 

mencerminkan fenomena pergeseran budaya sebagaimana dikemukakan oleh 

Edward Shils. Menurut Shils, tradisi adalah transmisi atau pewarisan praktik, 

norma, dan keyakinan dari generasi ke generasi, yang berakar pada rasa 

kontinuitas dengan masa lalu, namun tetap dapat mengalami pembaruan atau 

reinterpretasi dalam menghadapi kondisi sosial yang berubah. Tradisi dalam 

pandangan Shils bukanlah sesuatu yang sepenuhnya tetap dan tidak berubah, 

melainkan dapat diperkuat, dimodifikasi, atau bahkan ditinggalkan tergantung 

pada dinamika masyarakat yang mewarisinya.6 

Dengan demikian, pergeseran praktik sesajen di masyarakat Desa 

Kajen menunjukkan bahwa tradisi bukan entitas yang sepenuhnya tertutup 

terhadap perubahan, melainkan bagian dari proses sosial yang dapat mengalami 

adaptasi seiring dengan perkembangan zaman. Tradisi dipertahankan karena 

memiliki legitimasi historis, namun tetap membuka ruang untuk ditafsirkan 

ulang agar relevan dengan konteks kontemporer. Konsep ini membantu 

menjelaskan bagaiamana masyarakat secara aktif menegosiasikan antara 

warisan nilai-nilai lama dan tuntutan modernitas, serta bagaimana praktik 

 
6 Edward Shils, (1981), Tradition, Chicago : The University of Chicago Press, Hlm. 12 

 



5 
 

 
 

sesajen tetap dipelihara dalam bentuk yang telah disesuaikan dengan norma 

sosial dan religius masa kini. 

Pada kenyataannya, perubahan yang terjadi dalam praktik tradisi 

sesajen ini mencerminkan adanya pergeseran dalam nilai-nilai kepercayaan 

masyarakat. Dulu, sesajen merupakan ritual yang dilaksanakan dengan penuh 

kesakralan dan dilihat sebagai bagian dari kewajiban moral terhadap roh 

leluhur. Namun kini, sesajen lebih dipandang sebagai bentuk hiburan atau 

kegiatan sosial yang terkadang dilaksanakan hanya sekadar untuk merayakan 

tradisi tanpa pemahaman yang mendalam mengenai makna spiritualnya, Ini 

menunjukkan pergeseran makna dari sakral ke arah yang lebih profan atau 

sosial.7 

Kompleksitas perubahan praktik tradisi sesajen ini memunculkan 

urgensi untuk mengkaji secara mendalam 2 (dua) aspek yang mendasar. 

Kesatu, penting untuk melakukan identifikasi dan menganalisis bentuk-bentuk 

konkret dari perubahan atau pun pergeseran yang terjadi dalam praktik sesajen, 

khususnya dimensi ritual, temporal, hingga partisipatif. Kedua, kebutuhan 

untuk mendapatkan pemahaman secara komprehensif faktor-faktor yang 

mempengaruhi terjadinya perubahan tersebut, baik yang bersifat internal 

maupun yang bersifat eksternal, serta bagaimana faktor-faktor tersebut saling 

berinteraksi untuk menciptakan dinamika perubahan.8 

 
7 Limyah Al-Amri dan Muhammad Haramain, (2017),  "Akulturasi Islam Dalam Budaya Lokal", 

KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan.  
8 Amir Mahmud dan Wiwin Ainis Rohtih, (2022), "Praktek tradisi sesajen menjelang panen antara 

warga petani Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah Desa Krai Lumajang", Aqlam: Journal of Islam 

and Plurality, Vol. 7 No. 2 



6 
 

 
 

Tradisi sesajen dipilih sebagai fokus penelitian karena praktik ini 

menempati posisi sentral dalam sistem kepercayaan masyarakat Desa Kajen 

dan menunjukkan dinamika perubahan yang paling nyata, baik dari segi 

bentuk, makna, maupun pelaku tradisi. Desa Kajen dipilih sebagai lokasi 

penelitian karena masyarakatnya masih berada dalam proses negosiasi antara 

pelestarian tradisi leluhur dan pengaruh modernisasi serta ajaran keagamaan. 

Kondisi tersebut menjadikan Desa Kajen sebagai ruang sosial yang relevan 

untuk mengkaji perubahan praktik tradisi sesajen sebagai bentuk kepercayaan 

masyarakat. 

Berdasarkan uraian tersebut, tradisi sesajen di Desa Kajen tidak dapat 

dipahami hanya sebagai praktik budaya yang statis, melainkan sebagai 

fenomena sosial yang mengalami perubahan seiring dengan dinamika 

keagamaan dan modernisasi masyarakat. Oleh karena itu, penelitian ini 

difokuskan untuk mengkaji perubahan praktik tradisi sesajen sebagai bentuk 

kepercayaan masyarakat Desa Kajen. 

 

1.2  Perumusan Masalah 

Perubahan praktik tradisi sesajen di Desa Kajen, Kecamatan Lebaksiu, 

Kabupaten Tegal, Jawa Tengah, merupakan fenomena yang menarik untuk 

diteliti, mengingat sesajen memiliki peran penting dalam kepercayaan 

masyarakat setempat. Penelitian ini bertujuan untuk menggali bentuk 

pergeseran praktik sesajen serta mengidentifikasi faktor-faktor yang 

mempengaruhinya. Faktor-faktor tersebut mencakup aspek internal 



7 
 

 
 

masyarakat, seperti perubahan sosial dan ekonomi, serta faktor eksternal, 

termasuk pengaruh modernisasi, pendidikan, dan globalisasi. Berikut ini 

adalah perumusan masalah yang akan dibahas dalam penelitian ini: 

1. Bagaimana bentuk perubahan dan pergeseran praktik tradisi sesajen di 

masyarakat Desa Kajen? 

2. Apa saja faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan praktik tradisi 

sesajen sebagai bagian kepercayaan masyarakat Desa Kajen? 

 

1.3  Tujuan Penelitian 

Berdasarkan perumusan masalah diatas, maka tujuan penelitian ini yaitu: 

1. Mengidentifikasi dan menganalisis bentuk konkret perubahan dan 

pergeseran praktik tradisi sesajen di masyarakat Desa Kajen. 

2. Mengidenifikasi dan menganalisis faktor-faktor yang mempengaruhi 

perubahan praktik tradisi sesajen sebagai bagian dari kepercayaan 

masyarakat di Desa Kajen. 

 

1.4  Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat dalam bidang 

akademis maupun praktis, antara lain: 

 

1.4.1  Manfaat Akademis 

Manfaat akademis dari penelitian ini terletak pada upaya untuk 

memperkaya kajian ilmu sosial, khususnya dalam bidang antropologi 



8 
 

 
 

budaya dan sosiologi kebudayaan. Penelitian ini bertujuan untuk 

memberikan pemahaman yang mendalam mengenai adaptasi tradisi lokal di 

tengah arus modernitas. Secara khusus, penelitian ini menawarkan kasus 

empiris baru yang menggambarkan bagaimana tradisi dapat mengalami 

reinterpretasi makna dan fungsi, sejalan dengan konsep dinamika tradisi 

yang dikemukakan oleh Edwards Shils. Diharapkan, hasil penelitian ini 

dapat menjadi referensi yang berharga bagi studi-studi selanjutnya yang 

membahas dinamika budaya dan nilai kepercayaan masyarakat. 

 

1.4.2  Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan manfaat secara 

akademik, tetapi juga berdampak langsung dalam meningkatkan 

pemahaman dan kesadaran terhadap dinamika perubahan tradisi di 

masyarakat. Adapun manfaat praktis penelitian ini dapat diuraikan sebagai 

berikut: 

a. Bagi Peneliti 

Penelitian ini memberikan pengalaman langsung dalam 

menggali, mengamati, dan menganalisis fenomena budaya di 

masyarakat, khususnya dalam konteks perubahan tradisi dan 

kepercayaan. Peneliti dapat mengembangkan kemampuan berpikir kritis, 

analitis, serta keterampilan metodologis dalam melakukan penelitian 

lapangan. Selain itu, penelitian ini memperluas wawasan peneliti 



9 
 

 
 

terhadap keberagaman budaya lokal dan dinamika sosial yang terjadi di 

masyarakat pedesaan. 

b. Bagi Lingkungan Masyarakat 

Penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran masyarakat Desa 

Kajen akan pentingnya menjaga dan memahami makna tradisi sesajen 

sebagai warisan budaya. Hasil penelitian juga dapat mendorong dialog 

antar generasi dalam mentransformasikan tradisi secara kreatif tanpa 

menghilangkan nilai-nilai luhur yang terkandung di dalamnya. Hal ini 

diharapkan dapat memperkuat jati diri budaya lokal dan membangun 

solidaritas sosial di tengah perubahan zaman. 

 

1.5  Tinjauan Penelitian Sejenis 

Penelitian ini memanfaatkan berbagai literatur sejenis untuk 

menganalisis lebih mendalam apakah terdapat celah, perbedaan, atau bahkan 

hasil penelitian yang belum relevan dalam menjawab permasalahan yang 

dihadapi masyarakat saat ini. Pada bagian ini, literatur yang digunakan terdiri 

dari empat jurnal nasional, tiga jurnal internasional, dan dua tesis atau disertasi. 

Adapun pentingnya peninjauan kembali literatur sejenis ini supaya dapat 

membantu peneliti dalam menjalankan proses penelitian kedepannya. Pada 

kesempatan ini, penulis akan membahas topik yang berkaitan dengan 

Perubahan Praktik Tradisi Sesajen sebagai Kepercayaan Masyarakat. 

Hal ini sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh Akbar Rijal, 

Astrina Azzahra, Muhammad Nashir Marzuqi, dan Raissa Rahma Edita pada 



10 
 

 
 

tahun 2025, berjudul “Pengaruh Budaya Lokal terhadap Praktik Agama di 

Masyarakat: Menggunakan Sesajen sebagai Pembuka Pada Sahur Pertama 

Bulan Ramadhan di Kampung Sukamulya Lembang”. Penelitian tersebut 

meneliti pengaruh budaya lokal terhadap praktik keagamaan di Desa 

Sukamulya, Lembang, dengan fokus khusus pada penggunaan sesaji ritual 

selama sahur pertama bulan Ramadan. Menggunakan pendekatan deskriptif 

kualitatif, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan tiga 

informan utama serta pengamatan langsung terhadap praktik masyarakat. 

Temuan penelitian mengungkap interaksi kompleks antara budaya lokal dan 

praktik keagamaan. Lebih lanjut, temuan ini menekankan pentingnya 

pendidikan masyarakat untuk mempertahankan prinsip-prinsip Islam sambil 

tetap menghormati warisan budaya. Penelitian ini menunjukkan perlunya 

penelitian lebih lanjut guna memahami secara mendalam dinamika akulturasi 

budaya dan agama di Indonesia.9 

Penelitian kedua, berjudul “Analisis Praktik-Praktik Islam Kejawen 

terhadap Kehidupan Sosial Masyarakat Era Modern (Studi Kasus di Desa X 

Kabupaten Grobogan)”, ditulis oleh Nur Faridatus So'imah, Nadya Veronika 

Pravitasari, dan Eny Winaryati pada tahun 2020. Penelitian ini membahas 

kebudayaan Jawa yang umumnya dikenal sebagai kejawen. Kejawen merujuk 

pada pola atau pandangan hidup masyarakat Jawa yang mengatur kehidupan 

berdasarkan moralitas, etika, dan religiusitas. Penelitian ini bertujuan untuk 

 
9 Akbar Rijal, dkk, (2025), "Pengaruh Budaya Lokal terhadap Praktik Agama di Masyarakat : 

Menggunakan Sesajen sebagai Pembuka Pada Sahur Pertama Bulan Ramadhan di Kampung 

Sukamulya Lembang", Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, Vol. 2 No. 1, Hlm. 184, 

https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.585  

https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i1.585


11 
 

 
 

mengidentifikasi praktik-praktik Islam Kejawen yang dilakukan oleh 

masyarakat di Desa X, Kabupaten Grobogan. Selain itu, penelitian ini mengkaji 

dampak praktik tersebut terhadap kehidupan sosial masyarakat setempat. Lebih 

lanjut, penelitian ini meneliti perubahan intensitas pelaksanaan praktik-praktik 

kejawen, apakah mengalami peningkatan atau penurunan.10 

Penelitian ketiga, yang ditulis oleh Nur Kholis pada tahun 2024, 

berjudul “Makna Tradisi Sesajen Dalam Acara Ewoh (Studi Kasus Desa 

Latsari, Kecamatan Bancar, Kabupaten Tuban)”. Penelitian ini membahas 

makna yang terkandung dalam sesajen selama acara ewoh di masyarakat Desa 

Latsari. Secara khusus, sesajen dianggap sebagai adat untuk menghormati roh 

leluhur. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan berbagai proses dalam 

pelaksanaan tradisi sesajen. Selain itu, penelitian ini mengungkap makna yang 

terkandung dalam sesajen di berbagai bentuk acara ewoh masyarakat. Metode 

yang digunakan adalah deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan data meliputi 

observasi, wawancara, dan dokumentasi. Adapun teknik analisisnya 

menggunakan analisis struktural Levi-Strauss. Hasil penelitian menyajikan 

bentuk sesajen yang digunakan dalam tradisi tersebut. Lebih lanjut, hasil ini 

menunjukkan upaya masyarakat dalam mempersembahkan sesajen. Banyak 

kegiatan yang melibatkan sesajen sebagai perwujudan rasa syukur dan 

 
10 Nur Faridatus So’imah, (2020), "Analisis Praktik-Praktik Islam Kejawen terhadap Kehidupan 

Sosial Masyarakat Era Modern (Studi Kasus di Desa X Kabupaten Grobogan)", Sosial Budaya, Vol. 

17 No. 1, Hlm. 66, http://dx.doi.org/10.24014/sb.v17i1.9092  

http://dx.doi.org/10.24014/sb.v17i1.9092


12 
 

 
 

penghormatan kepada Tuhan. Setiap ritual ini memiliki makna sebagai sumber 

ketenangan dan ketentraman hidup masyarakat.11 

Penelitian keempat yang dilakukan oleh Yuyun Agustina dan Ahmad 

Syaifudin (2021) berjudul "Makna Kultural pada Satuan Lingual Tradisi 

Sesajen Pasang Tarub dalam Pernikahan Jawa". Menggunakan metode 

kualitatif untuk mengkaji aspek linguistik dan simbolik dalam tradisi sesajen 

Pasang Tarub pada upacara pernikahan Jawa. Hasil penelitian mengidentifikasi 

27 jenis sesajen yang terdiri dari berbagai kategori seperti makanan, rempah-

rempah, perlengkapan sesajen, tumbuhan, bunga, dan sebagainya. Setiap nama 

makanan atau benda dalam sesajen mengandung makna simbolik dan kultural 

yang merefleksikan siklus kehidupan manusia - dari lahir, dewasa, hingga 

meninggal. Penelitian ini menyoroti bagaimana satuan lingual (kata/frasa) 

dalam sesajen memiliki fungsi budaya dan harapan spiritual dalam tradisi 

Jawa.12 

Penelitian kelima yang ditulis oleh Judith I. Udechukwu (2021) 

berjudul “Exploring the intersectionality of culture, sacrificial offering, and 

exploitative prosperity gospel rhetoric in Africa”. Mengeksplorasi bagaimana 

beberapa denominasi gereja menafsirkan dan terkadang mengubah tradisi 

persembahan kurban yang berakar pada budaya lokal Afrika dalam konteks 

Injil kemakmuran.  Menurut Undechukwu, kepercayaan budaya tentang 

 
11 Nur Kholis, (2022), "Makna Tradisi Sesajen Dalam Acara Ewoh", Widya Genitri : Jurnal Ilmiah 

Pendidikan, Agama dan Kebudayaan Hindu, Hlm. 163,  

https://doi.org/10.36417/widyagenitri.v13i2.489  
12 Yuyun Agustina dan Ahmad Syaifudin, (2021), "Makna Kultural pada Satuan Lingual Tradisi 

Sesajen Pasang Tarub dalam Pernikahan Jawa", Jurnal Sastra Indonesia, Vol. 10 No. 2, Hlm. 117, 

https://doi.org/10.15294/jsi.v10i2.42645  

https://doi.org/10.36417/widyagenitri.v13i2.489
https://doi.org/10.15294/jsi.v10i2.42645


13 
 

 
 

persembahan dan pahala ilahi dieksploitasi untuk mengumpulkan kekayaan 

dan memperluas gereja.  Untuk menunjukkan bagaimana tradisi budaya dapat 

ditransformasikan dan bahkan disalahgunakan dalam konteks agama modern, 

penelitian ini menggunakan metode analisis literatur dan teologis.  Penelitian 

Udechukwu berfokus pada perubahan makna dan praktik persembahan, yang 

relevan dengan penelitian ini karena dilakukan dalam konteks agama Kristen, 

bukan Islam.  Penelitian ini menawarkan perspektif bahwa praktik-praktik 

tradisional dapat berinteraksi dengan sistem kepercayaan baru, yang dapat 

menghasilkan penafsiran ulang dan kemungkinan dampak ekonomi. Hal ini 

sesuai dengan fokus penelitian ini pada perubahan praktik persembahan 

sebagai sebuah kepercayaan masyarakat.13 

Penelitian keenam yang ditulis oleh  Binesh Balan pada tahun 2025, 

dengan judul “The Bali (Offering) Rituals Among the Māvilans of Southern 

India”. sebuah konsep yang digunakan dalam ritual-ritual masyarakat Māvilan 

di Kerala Selatan, India.  Balan mengkritik pemahaman konvensional tentang 

Bali dan menekankan perannya yang memiliki banyak sisi, terutama dalam 

praktik-praktik pemakaman.  Studi etnografi ini menyelidiki peran 

transformatif dari ritual bali dalam pemujaan leluhur dan memfasilitasi 

komunikasi antara orang yang masih hidup dan yang sudah meninggal.  Studi 

ini menganalisis bagaimana ritual mengelola fase transisi kematian, 

memungkinkan transisi yang mulus dan kehadiran orang mati yang 

 
13 Judith I. Udechukwu, (2021), "Exploring the intersectionality of culture, sacrificial offering, and 

exploitative prosperity gospel rhetoric in Africa", Church, Communication and Culture, Vol. 6 No. 

2, Hlm. 270, https://doi.org/10.1080/23753234.2021.1957962  

https://doi.org/10.1080/23753234.2021.1957962


14 
 

 
 

berkelanjutan dalam lanskap budaya dan spiritual masyarakat, dengan 

menggunakan konsep liminalitas Victor Turner.  Jurnal Balan membahas 

secara langsung ritual pemujaan Bali dan peran pentingnya dalam kepercayaan 

masyarakat, terutama dalam hubungannya dengan dunia spiritual dan leluhur. 

Meskipun konteksnya adalah agama Hindu di India, esensi dari praktik 

persembahan dan makna dari kepercayaan yang mendasarinya sangat erat 

kaitannya dengan topik persembahan. Penelitian ini memberikan wawasan 

teoretis tentang bagaimana ritual dapat berfungsi dalam transisi dan 

pembentukan makna, yang dapat diterapkan untuk menganalisis perubahan 

makna persembahan dalam penelitian ini.14 

Penelitian ketujuh yang ditulis oleh oleh Abdul Rohman, Imam 

Suhardi, Sendy Noviko, Ulul Huda, dan Muhammad Yamin (2024) dengan 

judul "Offerings a Reflection of God in the Tradition of the Bonokeling 

Community in Banyumas Regency, Indonesia”, bertujuan untuk menemukan 

posisi persembahan (offerings) dalam komunitas Bonokeling yang mereka 

lakukan secara rutin pada waktu yang telah ditentukan. Penelitian ini 

menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan tipe etnografi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa persembahan bagi masyarakat Bonokeling 

bukan hanya sekadar ritual, tetapi merupakan refleksi dari ajaran panembahan 

(penyembahan) kepada Tuhan Yang Maha Esa dan bentuk implementasi nilai-

nilai persatuan antara manusia dan Tuhan, serta manusia dengan alam. 

 
14 Binesh Balan, (2025), The Bali (Offering) Rituals Among the Māvilans of Southern India, 

Oriental Anthropologist, Hlm. 25, https://doi.org/10.1177/0972558X241312645  

https://doi.org/10.1177/0972558X241312645


15 
 

 
 

Penelitian ini menyoroti bagaimana persembahan menjadi media untuk 

mencapai keselarasan hidup berdasarkan filosofi komunitas Bonokeling. 

Relevansi penelitian ini dengan penelitian yang sedang Anda lakukan sangat 

tinggi karena secara langsung membahas praktik persembahan/sesajen dalam 

konteks komunitas di Indonesia dan bagaimana ia diinterpretasikan sebagai 

refleksi kepercayaan kepada Tuhan. Ini sejalan dengan fokus Anda pada 

perubahan makna sesajen dari kepercayaan mistis menjadi ekspresi syukur 

kepada Tuhan. Penelitian ini memberikan gambaran tentang bagaimana 

persembahan dapat memiliki makna teologis dan spiritual yang mendalam, 

serta fungsinya dalam menjaga harmoni hidup.15 

Penelitian kedelapan, yang ditulis oleh Lifia pada tahun 2024, berjudul 

“Eksplorasi Aktivitas Ekonomis Berbasis Budaya Pada Perayaan Wiwit Methik 

Pari (Studi Pada Desa Selopanggung Kecamatan Semen Kabupaten Kediri)”. 

Penulis menjelaskan bahwa penelitian ini mengungkap dua alasan utama 

mengapa masyarakat Muslim di Desa Selopanggung terus melaksanakan 

tradisi wiwit methik pari. Alasan pertama berkaitan dengan aspek budaya, di 

mana masyarakat berupaya mempertahankan warisan nenek moyang sambil 

tetap mematuhi prinsip ajaran Islam. Alasan kedua bersifat ideologis, yaitu 

tradisi wiwit methik pari memberikan motivasi bagi masyarakat untuk 

mencapai hasil panen yang melimpah. Selain itu, tradisi ini mendorong rasa 

syukur atas karunia dan hasil yang diberikan oleh Allah SWT. Penulis juga 

 
15 Abdul Rohman, dkk, (2024), "Offerings a Reflection of God in the Tradition of the Bonokeling 

Community in Banyumas Regency, Indonesia", Journal of Ecohumanism, Vol. 3 No. 7, Hlm. 1387 



16 
 

 
 

menjelaskan bahwa dalam pelaksanaan tradisi wiwit methik pari sebelum 

panen, masyarakat mengikuti serangkaian langkah yang telah ditetapkan. 

Langkah-langkah tersebut mencakup penjadwalan hari, mojoki, persiapan 

makanan, pengangkutan makanan ke sawah, pembuatan cokbakal sebagai 

simbol syukur kepada Allah SWT, pembacaan doa, distribusi makanan berkat, 

dan pemotongan padi.16 

Penelitian terakhir menggunakan tesis yang ditulis oleh Ayu Laili 

Amelia pada tahun 2021, berjudul “Tradisi Walagara Suku Tengger Perspektif 

Teori Simbolik Interpretatif dan Urf: Studi di Desa Ngadas Kecamatan 

Poncokusumo Kabupaten Malang”. Tesis ini menerapkan Teori Simbolik 

Interpretatif Clifford Geertz dan Teori Urf untuk memahami unsur-unsur 

kebudayaan dalam prosesi pernikahan sebagai identitas kelompok masyarakat. 

Selain itu, tesis ini bertujuan mengetahui legalitas tradisi walagara dalam 

hukum Islam, yaitu apakah Islam sebagai agama bersikap toleran terhadap 

tradisi tersebut atau sebaliknya. Tujuan penulisan tesis ini adalah 

mendeskripsikan tradisi pernikahan walagara di Desa Ngadas, Kecamatan 

Poncokusumo, Kabupaten Malang, dari perspektif teori simbolik interpretatif 

dan tinjauan Urf. Dalam penelitian ini, penulis menyatakan bahwa tradisi 

pernikahan walagara, yang juga dikenal sebagai wologoro, merupakan praktik 

turun-temurun. Tradisi ini tidak hanya dilakukan oleh masyarakat Islam, tetapi 

juga oleh penganut Hindu dan Buddha. Tujuan walagara adalah mengesahkan 

 
16 Lifia Lifia, (2024), Eksplorasi aktivitas ekonomis berbasis budaya pada perayaan ‘Wiwit Methik 

Pari’: Studi pada Desa Selopanggung Kecamatan Semen Kabupaten Kediri, Doctoral Tesis,  

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Hlm. 153 



17 
 

 
 

pernikahan yang telah sah secara agama dan negara. Akad ini diberlakukan 

kepada seluruh masyarakat Ngadas ketika mereka melakukan walagara. Hal ini 

bertujuan memperkenalkan pasangan kepada Dewata Dayang Banyu dan roh-

roh leluhur, serta perangkat desa dan warga. Dengan demikian, warga desa 

turut mengakui pernikahan yang telah terjadi.      



18 
 

 
 

Tabel 1. 1 Perbandingan Literatur Sejenis 

No. Identitas Jurnal/Kajian 

Ilmiah 

Teori Metodologi Hasil dan Pembahasan Analisis 

Perbedaan Persamaan 

1. Akbar Rijal, Astrina Azzahra, 

Muhammad Nashir Marzuqi 

dan Raissa Rahma Edita. 

Pengaruh Budaya Lokal 

terhadap Praktik Agama di 

Masyarakat : Menggunakan 

Sesajen sebagai Pembuka Pada 

Sahur Pertama Bulan 

Ramadhan di Kampung 

Sukamulya Lembang. Vol 2,  

No 1. 2025  

Sinkretisme Deskriptif 

Kualitatif 

Adanya interaksi yang kompleks antara budaya 

lokal dan praktik keagamaan, yang menyoroti 

perlunya pendidikan masyarakat untuk 

mempertahankan prinsip-prinsip Islam 

sekaligus menghormati warisan budaya 

Upaya menyinergikan tradisi 

ruwatan dengan nilai-nilai 

Islam secara harmonis 

Keduanya mengindikasikan 

perlunya pendidikan 

masyarakat agar dapat 

mempertahankan nilai-nilai 

ajaran Islam tanpa 

menghilangkan rasa hormat 

terhadap tradisi budaya yang 

diwariskan leluhur. 

2. Nur Faridatus So'imah, Nadya 

Veronika Pravitasari, Eny 

Winaryati. Analisis Praktik-

Praktik Islam Kejawen 

terhadap Kehidupan Sosial 

Masyarakat Era Modern (Studi 

Kasus di Desa X Kabupaten 

Grobogan. Vol 17, No 1. 2020 

Sinkretisme Kuantitatif 

dengan 

pendekatan 

deskriptif 

1) praktik-praktik 

kejawen yang dilakukan di Desa X Kabupaten 

Grobogan antara lain: sedekah bumi, asrah 

batin, tayuban dan pawang hujan; 2) dampak 

yang ditimbulkan dari adanya praktik-praktik 

kejawen sangat beragam. Terdapat responden 

yang mengatakan bahwa tidak berdampak 

apaapa tetapi ada juga yang mengatakan bahwa 

hal 

itu berdampak pada bidang ekonomi dan sosial 

masyarakat.  

3) di era modern saat ini, 

intensitas pelaksanaan praktik-praktik kejawen 

tidak mengalami perubahan karena rutin 

diadakan setahun sekali atau dua tahun sekali 

tergantung tradisinya. 

Penelitian Islam Kejawen di 

Grobogan lebih 

menunjukkan proses 

keberlangsungan dan 

adaptasi dari praktik 

keagamaan lokal yang tetap 

dipertahankan oleh 

masyarakat, dengan 

pendekatan yang lebih 

fleksibel terhadap ajaran 

Islam 

Praktik-praktik tersebut 

mulai menyesuaikan diri 

dengan tantangan zaman 

modern, baik dari sisi bentuk, 

waktu pelaksanaan, hingga 

cara pandang masyarakat 

terhadap maknanya. 

3. Nur Kholis. Makna Tradisi 

Sesajen Dalam Acara Ewoh 

(Studi Kasus Desa Latsari, 

Teori 

strukturalisme  

Levi-Strauss. 

Deskriptif 

Kualitatif 

Menyajikan bentuk sesajen yang digunakan 

dalam melakukan tradisi serta bagaimana upaya 

yang dilakukan oleh masyarakat dalam 

Penelitian Desa Latsari lebih 

menekankan pada makna 

tradisi sesajen dalam acara 

Sama-sama menyoroti aspek 

nilai, makna, dan fungsi 

sosial dari tradisi sesajen 



19 
 

 
 

No. Identitas Jurnal/Kajian 

Ilmiah 

Teori Metodologi Hasil dan Pembahasan Analisis 

Perbedaan Persamaan 

Kecamatan Bancar, Kabupaten 

Tuban). Vol 13, No 2. 2022 

mempersembahkan sesajen. Banyak kegiatan 

yang dapat dikatakan semua menggunakan 

sesajen sebagai tanda perwujudan rasa syukur 

masyarakat dan hormat terhadap Tuhan dan 

setiap ritual ini memiliki makna sebagai rasa 

penenang dan ketentraman hidup masyarakat. 

Ewoh, yaitu pemaknaan 

simbolik dan spiritual dari 

praktik tersebut dalam satu 

peristiwa budaya tertentu. 

dalam kehidupan 

masyarakat. Penelitian 

berkontribusi terhadap 

pelestarian budaya lokal serta 

memberikan pemahaman 

terhadap perubahan atau 

pemaknaan ulang tradisi. 

4. Yuyun Agustina, Ahmad 

Syaifudin. Makna Kultural 

pada Satuan Lingual Tradisi 

Sesajen Pasang Tarub dalam 

Pernikahan Jawa. Vol 10, No 2. 

2021 

Tidak ada teori Kualitatif Terdapat 27 jenis sesajen pada sesajen pasang 

tarub dalam pernikahan Jawa. Kedua, jenis 

sesajen tersebut terdapat nama-nama makanan 

dan perlengkapan sesajen kemudian, dapat 

diklasifikasikan dalam beberapa kategori yaitu 

makanan, rempah-rempah, perlengkapan 

sesajen, tumbuhan, sayuran, buah, bahan 

masakan, bunga, air, dan gula. Ketiga, satuan 

lingual nama-nama makanan dalam sesajen 

pasang tarub Jawa memiliki harapan untuk 

merefleksikan kembali dari manusia lahir, 

dewasa hingga meninggal semua direfleksikan 

dalam 27 sesajen 

Mengkaji makna linguistik 

dan simbolik pada satuan 

bahasa (kata/frasa) dalam 

sesajen Pasang Tarub. 

Kedua penelitian sama-sama 

membahas tradisi sesajen 

dalam konteks budaya 

masyarakat Jawa. 

5. Judith I. Udechukwu. 

Exploring the intersectionality 

of culture, sacrificial offering, 

and exploitative prosperity 

gospel rhetoric in Africa. Vol 6, 

No 2. 2021 

Teori Retorika, 

Konsep "Pure 

Gift" (Jean-Luc 

Marion) 

Kualitatif 

dengan 

pendeketan 

analisis  

retorika 

Para pendeta injil kemakmuran menggunakan 

budaya pengorbanan Afrika, seperti 

memberikan persembahan dan berkonsultasi 

dengan dukun, untuk mendorong para jemaat 

memberikan uang kepada gereja.  Untuk 

mendapatkan keuntungan finansial pribadi, 

mereka menggunakan nilai-nilai budaya 

sebagai dasar etika mereka.  Penulis 

berpendapat bahwa berkat-berkat Allah 

seharusnya datang dari Allah sendiri, bukan dari 

perjanjian. 

Fokus pada masalah 

eksploitasi ekonomi dalam 

gereja aliran kekayaan dan 

konteks Afrika. 

Membahas praktik 

persembahan 

(sesajen/korban) yang 

dipengaruhi oleh budaya. 



20 
 

 
 

No. Identitas Jurnal/Kajian 

Ilmiah 

Teori Metodologi Hasil dan Pembahasan Analisis 

Perbedaan Persamaan 

6. Binesh Balan. The Bali 

(Offering) Rituals Among the 

Māvilans of Southern India. 

The Oriental Anthropologist, 

Vol. 1, 2025 

Teori 

Liminalitas 

(Victor Turner), 

Ritus Peralihan 

(Van Gennep) 

Kualitatif 

dengan tipe 

etnografi 

Dalam komunitas Māvilan, ritual Bali 

mengubah roh-roh orang yang telah meninggal 

menjadi Aṇaṅṅu teyyam untuk menunjukkan 

hubungan abadi antara dunia yang hidup dan 

dunia yang telah meninggal.  Sebagai bagian 

dari proses ini, ada fase pemisahan, liminal, dan 

rekombinasi, diikuti dengan pemberian sesajen 

dan acara ritual. 

Fokus pada konteks 

kematian, budaya India 

Selatan, dan penggunaan 

teori liminalitas secara 

mendalam. 

Sama-sama membahas 

praktik persembahan dalam 

konteks budaya lokal dan 

spiritualitas, menekankan 

nilai simbolik dan perubahan 

makna. 

7.  Abdul Rohman dkk. (2024), 

Offerings: A Reflection of God 

in the Tradition of the 

Bonokeling Community in 

Banyumas Regency, Indonesia, 

Journal of Ecohumanism Vol. 3 

No. 7 

Sinkretisme 

Islam-Jawa, 

Teologi Tawhid, 

Kejawen 

Kualitatif 

dengan tipe 

etnografi 

Sesajen dianggap sebagai cara untuk 

mengungkapkan rasa syukur kepada Tuhan dan 

menghormati roh leluhur.  Meskipun ada 

beberapa aspek sinkretis, praktik ini merupakan 

hal yang umum dan disepakati oleh masyarakat.  

Penelitian ini menunjukkan bagaimana 

masyarakat mencoba menyesuaikan nilai 

kepercayaan lokal dengan ajaran Islam. 

Konteks Bonokeling Islam 

Kejawen, fokus pada refleksi 

teologis dan sinkretisme. 

Sama-sama membahas 

sesajen dalam konteks 

budaya lokal dan nilai 

spiritual. 

8. Lifia (2024). Eksplorasi 

Aktivitas Ekonomis Berbasis 

Budaya pada Perayaan Wiwit 

Methik Pari. Tesis, Universitas 

Negeri Malang 

Kearifan lokal, 

ekonomi budaya 

Kualitatif  Penelitian ini berfokus pada mengkaji dan 

menelaah lebih dalam tentang eksplorasi 

aktivitas ekonomis berbasis budaya religius 

yang terdapat dalam tradisi wiwit methik pari. 

Fokus pada ritual pertanian 

dan penguatan ekonomi lokal 

berbasis budaya. 

Sama-sama menyoroti 

keterkaitan budaya lokal dan 

dimensi sosial-ekonomi 

masyarakat 

9.  Ayu Laili Amelia. Tradisi 

Walagara Suku Tengger 

prespektif Teori Simbolik 

Interpreatif dan `Urf:Studi di 

Desa Ngadas Kecamatan 

Poncokusumo Kabupaten 

Malang. 2021. (Tesis) 

Simbolik 

interpreatif 

Clifford Geertz 

Kualitatif 

dengan teknik 

snowball 

sampling 

Tradisi pernikahan walagara atau dikenal 

dengan wologoro adalah tradisi yang sering 

dilakukan secaran turun temurun. Tradisi ini 

tidak hanya dilakukan oleh masyarakat Islam 

saja akan tetapi dilakukan oleh agama Hindu 

dan Budha. 

Studi kasus yang dibahas 

berada di Desa Ngadas dan 

membahas tentang nilai di 

dalam nya. 

Membahas tentang warisan 

budaya masyarakat Jawa. 

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025) 

 



 

21 
 

1.6  Kerangka Konseptual 

Dalam penelitian ini, kerangka konseptual digunakan untuk 

menjelaskan keterkaitan antara konsep tradisi,  sesajen, kepercayaan 

masyarakat, dan perubahan praktik budaya di Desa Kajen. Kerangka ini 

membantu peneliti memahami perubahan praktik sesajen sebagai bagian dari 

dinamika sosial budaya masyarakat dengan merujuk pada konsep tradisi 

Edward Shils. 

 

1.6.1  Tradisi dalam Perspektif Edward Shils 

Tradisi, dalam kajian sosiologis dan antropologis, merupakan 

elemen fundamental dalam pembentukan identitas kolektif dan kontinuitas 

kultural. Edward Shils, salah satu pemikir penting dalam teori tradisi 

modern, memberikan kontribusi besar dalam memahami bagaimana suatu 

masyarakat mempertahankan nilai-nilai dan praktik leluhur, sekaligus 

menyesuaikannya dengan perubahan zaman. Tradisi menurut Shils 

bukanlah sekadar warisan masa lalu yang diterima secara pasif, melainkan 

merupakan hasil dari proses sosial yang kompleks dan aktif. Ia 

mendefinisikan tradisi sebagai “the handing down of beliefs, practices, and 

institutions from generation to generation”, yang mencerminkan suatu 

mekanisme pewarisan budaya yang bersifat selektif, kontekstual, dan 

dinamis.17  

 
17 Edward Shils. Op.Cit. Hlm. 12 



22 
 

 
 

Shils menekankan bahwa tradisi adalah pola yang membimbing 

pengulangan praktik dan keyakinan dari generasi ke generasi. Ia 

berargumen bahwa tradisi bukanlah entitas statis, melainkan proses dinamis 

yang melibatkan seleksi aktif oleh komunitas dalam mempertahankan, 

mengubah, atau meninggalkan elemen-elemen tertentu sesuai dengan 

konteks sosial dan historis yang berubah. 

Dalam tradisi, terdapat tiga unsur utama yang saling terkait: (1) 

objek yang diwariskan, yakni berupa nilai, norma, praktik, simbol, atau 

institusi; (2) komunitas pewaris, yaitu pihak yang menerima, memelihara, 

dan menafsirkan ulang tradisi tersebut; dan (3) proses transmisi, yakni 

bagaimana tradisi disampaikan dan dikontekstualisasikan dalam ruang dan 

waktu tertentu. 18Proses pewarisan ini tidak terjadi dalam ruang hampa, 

melainkan selalu dalam konteks sejarah, struktur sosial, dan relasi 

kekuasaan yang berubah. Dengan demikian, pewarisan tradisi melibatkan 

seleksi aktif, di mana komunitas menentukan elemen mana yang 

dipertahankan, diubah, atau ditinggalkan. 

Shils menekankan pentingnya fungsi integratif tradisi dalam 

kehidupan masyarakat. Tradisi berfungsi sebagai penghubung antara 

individu dan komunitasnya, sekaligus antara individu, komunitas, dan 

lintasan waktu, mengaitkan masa lalu, masa kini, dan masa depan. Tradisi 

menjadi penjaga kontinuitas sosial dan moral, yang menciptakan rasa 

stabilitas, identitas, dan makna dalam kehidupan sosial. Dalam masyarakat 

 
18 Ibid, Hlm. 14 



23 
 

 
 

tradisional maupun modern, tradisi memiliki nilai simbolik yang besar 

karena menjadi wadah artikulasi nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial. 

Contoh konkret adalah praktik sesajen yang masih dilakukan di banyak 

masyarakat agraris di Asia Tenggara, termasuk Indonesia. Tradisi ini 

mencerminkan hubungan manusia dengan alam, leluhur, dan entitas 

supranatural, sekaligus berfungsi sebagai mekanisme integrasi sosial 

melalui ritual kolektif. Namun demikian, Shils juga menyadari bahwa 

tradisi bukan entitas yang beku atau kebal terhadap perubahan. Ia 

menyatakan bahwa tradisi bersifat plastis dapat mengalami modifikasi, 

reinterpretasi, bahkan penolakan, tergantung pada perubahan kondisi sosial, 

ekonomi, politik, dan budaya.19 Inilah yang disebutnya sebagai proses 

reproduksi kreatif, di mana inti tradisi dipertahankan, tetapi bentuk dan 

manifestasinya dapat berubah agar tetap relevan dengan konteks masa kini. 

Tradisi dalam pandangan ini, bukanlah antitesis dari modernitas, melainkan 

dapat berjalan seiring sebagai sumber pembaruan kultural. 

Pandangan ini memperluas cara kita memahami dinamika tradisi 

dalam masyarakat kontemporer. Edward Shils menekankan bahwa tradisi 

bukanlah entitas statis yang kaku, melainkan memiliki kemampuan adaptif 

terhadap perubahan sosial, ekonomi, politik, dan budaya. Menurutnya, 

tradisi tetap relevan karena mampu mengalami reproduksi kreatif: inti nilai, 

norma, dan makna dipertahankan, sementara bentuk, praktik, atau 

 
19 Edward Shils, (1971), "Tradition", Comparative studies in society and history, Vol. 13 No. 2, 

Hlm. 122 



24 
 

 
 

simbolnya dapat dimodifikasi, direinterpretasi, atau disesuaikan dengan 

konteks baru. Pandangan ini menunjukkan bahwa modernitas tidak otomatis 

menghapus tradisi. Sebaliknya, tradisi dapat berjalan seiring dengan 

modernitas sebagai sumber stabilitas, identitas, dan makna sosial, sambil 

tetap membuka ruang bagi inovasi dan pembaruan kultural.Tradisi bersifat 

plastis dan dinamis, sehingga dapat bertahan, bahkan berkembang, 

meskipun masyarakat menghadapi perubahan zaman yang cepat. 

Sebagaimana dicatat oleh Sarah Jacobs, pemikiran Shils menolak dikotomi 

tajam antara tradisi dan modernitas. Ia melihat bahwa tradisi tetap hidup 

justru karena kemampuannya untuk menyesuaikan diri: “tradition survives 

by adapting; it retains a link to the past even as it reshapes itself for the 

present”.20 Oleh karena itu, transformasi dalam praktik tradisional seperti 

sesajen tidak dapat serta-merta dianggap sebagai bentuk dekadensi atau 

pelunturan nilai. Sebaliknya, perubahan tersebut sering kali mencerminkan 

usaha kolektif untuk mempertahankan makna esensial tradisi dalam konteks 

baru, seperti pengaruh teknologi, urbanisasi, atau pluralisme agama. 

Dengan kerangka ini, praktik sesajen yang mungkin kini 

dilaksanakan dengan bahan yang lebih sederhana, oleh aktor yang lebih 

terbuka (misalnya anak muda atau tokoh non-agama), atau dalam waktu 

yang lebih fleksibel, tetap bisa dilihat sebagai bagian dari kesinambungan 

tradisional. Tradisi tidak mati, tetapi bermetamorfosis. Pemaknaan ulang ini 

 
20 Struan Jacobs, (2007), "Edward Shils’ theory of tradition", Philosophy of the Social Sciences, Vol. 

37 No. 2, Hlm. 155 



25 
 

 
 

dilakukan oleh komunitas sendiri sebagai bentuk strategi kebudayaan untuk 

mempertahankan nilai-nilai dasar, seperti penghormatan terhadap leluhur, 

keseimbangan kosmos, dan solidaritas sosial. Lebih lanjut, Shils juga 

menekankan pentingnya peran otoritas simbolik dalam menjaga 

kelangsungan tradisi. Tokoh adat, pemimpin keagamaan, atau bahkan 

institusi pendidikan dan media dapat memainkan peran dalam memperkuat 

atau mengarahkan perubahan tradisi. Otoritas ini memiliki kekuatan untuk 

menentukan mana elemen yang dianggap asli atau otentik, serta mana yang 

dianggap penyimpangan atau inovasi sah. Dalam konteks sesajen, misalnya, 

reinterpretasi oleh otoritas lokal dapat menjadi faktor penting dalam 

menentukan bentuk-bentuk baru praktik tersebut tetap dianggap valid secara 

sosial. 

Dengan demikian, pemikiran Edward Shils memberi dasar teoritis 

yang kokoh untuk melihat perubahan tradisi bukan sebagai kemunduran, 

tetapi sebagai bagian dari proses dialektika budaya yang hidup dan terus 

berkembang. Dalam kerangka penelitian ini, teori Shils memungkinkan 

analisis yang lebih subtil dan kompleks terhadap perubahan praktik budaya 

seperti sesajen, di mana kontinuitas dan perubahan saling berinteraksi dalam 

membentuk identitas budaya yang dinamis dan berdaya tahan. 

 

1.6.2  Sesajen sebagai Manifestasi Budaya Lokal 

Sesajen merupakan salah satu unsur penting dalam praktik budaya 

tradisional masyarakat Indonesia yang sarat dengan nilai simbolik, spiritual, 



26 
 

 
 

dan sosial. Dalam kerangka konseptual ini, sesajen dipahami bukan sekadar 

sebagai persembahan benda-benda fisik, melainkan sebagai bentuk 

komunikasi simbolik antara manusia dengan kekuatan transenden, alam 

semesta, dan leluhur. Ia menjadi representasi nyata dari sistem kepercayaan 

lokal dan kosmologi masyarakat yang memadukan unsur religius, kultural, 

serta ekologis dalam satu praktik ritual.21 Secara umum sesajen hadir dalam 

berbagai bentuk dan variasi, tergantung pada konteks budaya, geografis, dan 

kepercayaan masyarakat setempat. Dalam praktik seperti sedekah bumi, 

ruwatan, nyadran, atau upacara kepercayaan lainnya, sesajen disusun 

dengan komposisi tertentu yang memiliki makna simbolis tersendiri. 

Misalnya, makanan, bunga, air, kemenyan, atau hasil bumi tidak dipilih 

secara sembarangan, melainkan mencerminkan hubungan timbal balik 

antara manusia dengan alam serta bentuk syukur atas hasil panen, 

perlindungan, atau keselamatan.22 

Dalam konteks spiritual, sesajen dianggap sebagai sarana untuk 

menjaga harmoni antara alam gaib dan alam nyata. Ia menjadi medium 

persembahan kepada roh leluhur atau kekuatan supranatural sebagai bentuk 

penghormatan dan permohonan berkah.23 Dalam kerangka ini, sesajen 

menjadi ekspresi kepercayaan kolektif masyarakat yang memperlihatkan 

bagaimana sistem nilai dan pandangan hidup mereka diorganisasikan. 

 
21 Arisna Dwi, dkk, (2025), "Makna Sesajen dalam Tradisi Sedekah Bumi Di Dusun Krajan , Desa 

Tunahan : Kajian Eksploratif Berdasarkan Konsep Pattidāna dalam Ajaran Buddhis Theravāda", 

Jurnal Budi Pekerti Agama Buddha, Vol. 2 No. 4, Hlm. 15 
22 Yuni Setya Hartati, (2024), "Sesajen dalam Prosesi Pernikahan : Kajian Antropologi", El-Qenon: 

Journal of Islamic Law, Vol. 1 No. 2, Hlm. 3 
23 Arisna Dwi, dkk, Loc. cit 



27 
 

 
 

Penggunaan sesajen tidak terlepas dari pemahaman tentang dunia sebagai 

tatanan yang harus dijaga keseimbangannya melalui ritual dan simbol-

simbol yang bermakna. Dari sisi sosial, praktik sesajen juga memainkan 

peran penting dalam membentuk kohesi sosial dan memperkuat identitas 

komunitas. Pelaksanaan ritual sesajen umumnya melibatkan partisipasi 

kolektif, baik dalam proses persiapan, pelaksanaan, hingga evaluasi 

spiritualnya. Proses ini mempererat solidaritas antaranggota masyarakat, 

memperkuat rasa memiliki terhadap warisan budaya, serta menciptakan 

ruang dialog antar generasi dalam mentransmisikan pengetahuan budaya. 

Sesajen, dalam hal ini, menjadi bentuk budaya lokal yang memperkuat 

ikatan sosial sekaligus mempertegas kontinuitas tradisi dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Dalam Shils mengenai transmisi simbol dan nilai, sesajen dapat 

dipahami sebagai media simbolik yang berperan dalam meneruskan nilai-

nilai budaya, spiritualitas, serta penghormatan antar generasi. Melalui 

praktik ritual ini, generasi muda tidak hanya mempelajari bentuk fisik 

sesajen, tetapi juga makna simbolik yang dikandungnya seperti rasa syukur, 

keseimbangan, dan penghormatan terhadap leluhur. Dengan demikian, 

sesajen berfungsi sebagai alat mediasi simbolik yang mentransmisikan 

nilai-nilai luhur masyarakat, menjaga kontinuitas tradisi, dan meneguhkan 

identitas kolektif. 

Lebih jauh, sesajen juga mencerminkan dinamika budaya lokal 

dalam merespons perubahan zaman. Meskipun bentuk dan unsur-unsurnya 



28 
 

 
 

dapat mengalami penyesuaian atau reinterpretasi, esensi dan makna 

simboliknya tetap dijaga. Dalam kerangka ini, sesajen dapat dilihat sebagai 

wujud dari proses adaptasi budaya yang tetap mempertahankan identitas 

spiritual dan nilai-nilai lokal. Hal ini memperlihatkan bahwa tradisi, 

sebagaimana dikemukakan Shils, bersifat selektif dan tidak sepenuhnya 

menolak perubahan, melainkan mempertahankan unsur-unsur yang 

dianggap esensial dan bermakna. Dengan demikian, sesajen menjadi contoh 

bagaimana tradisi hidup dan berkembang dalam masyarakat yang terus 

mengalami transformasi sosial dan kultural. Selain itu sesajen tidak hanya 

memiliki nilai religius, tetapi juga merupakan manifestasi budaya lokal 

yang merefleksikan sistem nilai, cara pandang, dan relasi manusia dengan 

alam dan transendensi..24 Dalam konteks penelitian ini, sesajen dilihat 

sebagai artefak budaya yang mengandung lapisan-lapisan makna dan 

fungsi. Ia merupakan kunci untuk memahami dinamika budaya dan identitas 

kolektif masyarakat lokal bagaimana sebuah komunitas menjaga 

kesinambungan tradisi sambil tetap beradaptasi dengan perkembangan 

zaman. 

 

1.6.3  Kepercayaan Masyarakat terhadap Praktik Ritual 

Kepercayaan masyarakat terhadap praktik ritual merupakan fondasi 

ideologis dan spiritual yang menopang eksistensi dan keberlanjutan 

 
24 Hidayatul Mahmudah, (2022),  "Nilai Budaya dalam Sesajen Tradisi Metri : Kajian 

Antropolinguistik", TALENTA Conference Series: Local Wisdom, Social, and Arts (LWSA), Vol. 5 

No. 2, Hlm. 68 



29 
 

 
 

berbagai bentuk tradisi, termasuk praktik sesajen. Dalam konteks budaya 

lokal, kepercayaan ini tidak hanya berfungsi sebagai sistem keyakinan yang 

diwariskan secara turun-temurun, tetapi juga menjadi kerangka orientasi 

hidup masyarakat dalam menjalin hubungan dengan sesama manusia, 

leluhur, kekuatan adikodrati, serta lingkungan alam sekitarnya.25 Praktik 

ritual seperti pemberian sesajen umumnya bersumber dari sistem 

kepercayaan tradisional yang memandang bahwa dunia ini terdiri dari 

dimensi-dimensi yang saling terhubung dan memengaruhi satu sama lain, 

baik yang terlihat fisik maupun yang tidak terlihat spiritual. Oleh karena itu, 

tindakan ritual dianggap penting untuk menjaga keseimbangan antara 

manusia, alam, dan roh-roh leluhur. Keyakinan ini menjadi dasar mengapa 

sesajen disusun dan dipersembahkan dengan penuh kehati-hatian dan 

ketulusan, karena diyakini membawa konsekuensi spiritual dan sosial bagi 

individu maupun komunitas.26 

Menurut pandangan Edward Shils, tradisi memiliki peran yang lebih 

mendalam daripada sekadar peninggalan budaya yang diwariskan 

antargenerasi. Tradisi berfungsi sebagai panduan moral dan sumber makna 

sosial yang membentuk arah tindakan manusia dalam kehidupan 

bermasyarakat. Melalui tradisi, termasuk praktik sesajen, masyarakat 

memperoleh rasa legitimasi dan kesetaraan sosial, karena di dalamnya 

terkandung pedoman normatif tentang nilai-nilai yang dianggap benar, 

 
25 Anxy Yudhatama Ghozuan, (2020), "Revealing offering culture suguh sesajen", Indonesian 

Journal of Social Sciences, Vol. 12 No. 1, Hlm. 1 
26 Arisna Dwi, dkk, Op. cit, Hlm. 12 



30 
 

 
 

pantas, dan layak dijalankan. Dengan demikian, praktik sesajen tidak hanya 

merepresentasikan ekspresi keagamaan atau spiritual, tetapi juga berperan 

sebagai instrumen sosial yang menjaga keharmonisan, solidaritas, dan 

keterpaduan antaranggota komunitas. 

Meskipun modernisasi dan pengaruh agama formal telah membawa 

pergeseran nilai di tengah masyarakat, praktik-praktik ritual tidak 

sepenuhnya ditinggalkan. Sebaliknya, seringkali terjadi proses adaptasi di 

mana kepercayaan terhadap nilai-nilai spiritual tetap dipertahankan dalam 

bentuk-bentuk baru yang lebih simbolik atau tersamar. Misalnya, dalam 

masyarakat yang semakin religius secara formal, sesajen mungkin tidak lagi 

disebut atau dilakukan secara eksplisit, tetapi diganti dengan bentuk doa 

bersama, sedekah makanan, atau kegiatan sosial-keagamaan yang tetap 

mengandung semangat penghormatan kepada leluhur dan permohonan 

keselamatan. Hal ini menunjukkan bahwa kepercayaan masyarakat bersifat 

fleksibel dan dinamis. Kepercayaan tidak sekadar diartikulasikan melalui 

doktrin-doktrin tertulis, tetapi juga melalui praktik budaya yang menyatu 

dalam kehidupan sehari-hari. Bahkan ketika praktik ritual mengalami 

perubahan bentuk, nilai-nilai yang dikandungnya seperti rasa syukur, 

harapan akan keselamatan, penghormatan terhadap leluhur, dan 

keharmonisan dengan alam tetap hidup dan dijadikan pedoman dalam 

kehidupan bermasyarakat.27 

 
27 Reni Septia, “Ritual Sesajen pada Pelaksaan Upacara Pernikahan Adat Jawa.” TAMADDUN: 

Jurnal Ilmu Sosial, Seni, dan Humaniora, Vol. 2 No. 2, Hlm. 62 



31 
 

 
 

Lebih lanjut, keberlanjutan kepercayaan terhadap praktik ritual juga 

dipengaruhi oleh konteks sosial, pendidikan, dan media. Dalam beberapa 

kasus, generasi muda mungkin tidak lagi memahami makna simbolik 

sesajen secara mendalam, namun tetap melestarikannya karena dianggap 

sebagai bagian dari identitas budaya atau warisan keluarga.28 Di sinilah 

peran penting edukasi budaya lokal dan pewarisan nilai menjadi kunci untuk 

menjaga agar makna spiritual tidak hilang seiring dengan perubahan zaman. 

Dalam kerangka konseptual penelitian ini, kepercayaan masyarakat 

terhadap praktik ritual dipahami sebagai proses ideologis yang terus 

dinegosiasikan dan dikonstruksi dalam berbagai bentuk ekspresi budaya. 

Kepercayaan bukan sesuatu yang tunggal dan statis, melainkan bersifat 

plural dan kontekstual. Ia bisa mengalami transformasi tanpa kehilangan 

makna dasarnya, yakni sebagai sumber orientasi spiritual dan sosial yang 

mengikat komunitas budaya secara simbolik dan emosional. 

 

1.6.4  Budaya Lokal sebagai Konteks Dinamis 

Budaya lokal bukanlah entitas yang statis dan tertutup, melainkan 

suatu ekosistem kultural yang senantiasa mengalami proses transformasi 

melalui interaksi dinamis antara unsur tradisional dan realitas kontemporer. 

Dalam kerangka ini, budaya lokal berfungsi tidak hanya sebagai benteng 

pelestarian nilai-nilai leluhur, tetapi juga sebagai ruang negosiasi sosial di 

mana makna-makna lama dipertemukan, disesuaikan, bahkan diredefinisi 

 
28 Ujang Kusnadi Adam, dkk, Loc. cit 



32 
 

 
 

agar tetap relevan dalam menghadapi dinamika zaman. Fenomena ini 

sejalan dengan gagasan Edward Shils, yang menekankan bahwa tradisi dan 

modernitas tidak saling meniadakan, melainkan berinteraksi secara kreatif; 

inti nilai tradisi dapat dipertahankan, sementara praktik dan ekspresinya 

dapat berubah menyesuaikan konteks sosial, ekonomi, dan budaya yang 

baru. Pendekatan ini sejalan dengan pendekatan konstruktivis dalam kajian 

budaya, yang menekankan bahwa makna budaya tidak bersifat tetap, 

melainkan dibentuk secara terus-menerus melalui praktik sosial yang 

kontekstual.29  

Dalam konteks ini, praktik-praktik tradisional seperti sesajen harus 

dipahami bukan sebagai relik masa lalu yang pasif, tetapi sebagai bentuk 

ekspresi budaya yang memiliki kapasitas untuk bertransformasi mengikuti 

tuntutan sosial, politik, ekonomi, dan teknologi yang terus bergerak. 

Transformasi ini bukan berarti hilangnya substansi nilai, tetapi justru bentuk 

kemampuan budaya untuk bertahan melalui inovasi bentuk dan fungsi. 

Sesajen, yang semula dilaksanakan dalam kerangka spiritual dan ritual 

keagamaan, kini dapat mengalami transposisi menjadi simbol budaya dalam 

festival seni, media edukasi, pariwisata berbasis budaya, hingga konten 

kreatif di media sosial yang menyasar generasi muda.30 

Dengan demikian, budaya lokal menjadi ruang intergenerasional, di 

mana generasi tua dan muda berkolaborasi dalam merumuskan ulang makna 

 
29 Cindy Cintya Lauren, (2023), "Analisis adaptasi masyarakat lokal terhadap perubahan sosial dan 

tren budaya di Indonesia ditinjau dari perspektif hukum adat",  Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains. 
30 Teofilus Kharisma, dkk, (2025), "Strategi kreatif edukasi gamelan jawa timuran bagi generasi z 

di era digital", Citizen: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, Vol. 5 No. 2, Hlm. 570 



33 
 

 
 

dan bentuk praktik budaya secara kontekstual. Media sosial, dalam hal ini, 

tidak hanya menjadi alat dokumentasi pasif, tetapi juga menjadi medium 

performatif untuk menyampaikan identitas kultural, mempopulerkan 

kembali tradisi dalam format visual, naratif, dan interaktif. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa digitalisasi tidak selalu berarti westernisasi atau erosi 

budaya lokal, melainkan membuka kemungkinan-kemungkinan baru bagi 

pelestarian yang kreatif dan partisipatif.  

Reformulasi praktik budaya seperti sesajen juga memperlihatkan 

fungsi budaya lokal sebagai medium negosiasi identitas, baik pada tingkat 

individu maupun kolektif. Di tengah arus globalisasi, ketika identitas 

nasional dan lokal kerap berada dalam tekanan homogenisasi budaya global, 

budaya lokal justru tampil sebagai ruang resistensi sekaligus rekonstruksi. 

Ia memungkinkan masyarakat untuk tetap terhubung dengan akar sejarah 

dan nilai-nilai lokal, sambil tetap menjadi bagian aktif dari dunia modern. 

Dengan demikian, tradisi bukan lagi sekadar warisan yang harus dijaga, 

tetapi modal kultural yang dapat dikelola secara adaptif untuk menjawab 

tantangan zaman. 

Kerangka konseptual dalam penelitian ini memosisikan budaya lokal 

sebagai sumber daya kultural yang bersifat transformatifsebuah fondasi 

yang tidak hanya menopang kontinuitas nilai-nilai budaya, tetapi juga 

mendorong proses kreatif dalam membentuk identitas kolektif masa kini 

dan masa depan. Oleh karena itu, memahami budaya lokal berarti 



34 
 

 
 

memahami proses sosial yang kompleks: pelestarian, inovasi, reinterpretasi, 

dan regenerasi semuanya terjadi dalam lanskap kultural yang terus bergerak. 

 

1.6.5  Perubahan Praktik Tradisi: Aspek Penyebab dan Dampak 

Praktik sesajen sebagai bagian dari sistem kepercayaan masyarakat 

Desa Kajen tidak bersifat statis, melainkan mengalami perubahan seiring 

dengan dinamika sosial yang terjadi. Menurut Soerjono Soekanto, 

perubahan sosial dapat memengaruhi pola perilaku dan praktik budaya 

masyarakat, termasuk praktik ritual dan kepercayaan.31 Dalam konteks ini, 

perubahan praktik sesajen tampak pada cara pelaksanaan, bentuk sesajen, 

waktu pelaksanaan, serta makna yang dilekatkan pada ritual tersebut.  

1. Modernisasi dalam Pelaksanaan Sesajen 

Modernisasi memengaruhi praktik sesajen terutama pada 

bentuk dan tata cara pelaksanaannya. Sesajen yang pada masa lalu 

disusun secara lengkap dengan berbagai perlengkapan ritual dan 

dilaksanakan dalam waktu tertentu secara kolektif, kini cenderung 

disederhanakan. Penyederhanaan ini dilakukan dengan mengurangi 

jumlah perlengkapan sesajen, mempersingkat waktu pelaksanaan, serta 

menyesuaikannya dengan aktivitas sehari-hari masyarakat. Perubahan 

ini mencerminkan penyesuaian praktik sesajen terhadap pola hidup 

masyarakat yang semakin praktis dan efisien.32 

 
31 Soerjono Soekanto. (2017). Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers. Hlm. 304-305 
32 Ibid, hlm 321 



35 
 

 
 

2. Pergeseran Sistem Kepercayaan terhaadap sesajen 

Perubahan sistem kepercayaan masyarakat turut memengaruhi 

cara memaknai sesajen. Koentjaraningrat menjelaskan bahwa sistem 

kepercayaan dalam kebudayaan dapat mengalami perubahan seiring 

dengan berkembangnya pengetahuan dan pengalaman sosial 

masyarakat.33 Dalam praktiknya, sesajen yang sebelumnya diyakini 

sebagai sarana komunikasi dengan leluhur atau kekuatan gaib tertentu, 

kini lebih dipahami sebagai simbol penghormatan terhadap tradisi atau 

bentuk rasa syukur. Pergeseran makna ini menyebabkan praktik sesajen 

tidak lagi dilaksanakan secara kaku, melainkan lebih fleksibel sesuai 

pemahaman individu. 

3. Pengaruh Agama terhadap Praktik Sesajen 

Masuknya ajaran agama Islam memberikan pengaruh signifikan 

terhadap perubahan praktik sesajen. Dalam masyarakat Jawa, 

sebagaimana dijelaskan oleh Clifford Geertz, sering terjadi proses 

negosiasi antara ajaran agama dan tradisi lokal.34 Hal ini tampak pada 

praktik sesajen yang mengalami penyesuaian, seperti penggantian 

mantra-mantra tradisional dengan doa-doa Islam, serta perubahan 

tujuan sesajen yang tidak lagi dimaknai sebagai persembahan kepada 

leluhur, melainkan sebagai simbol rasa syukur kepada Tuhan. Dengan 

 
33 Koentjaraningrat, (2017), Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta. Hlm 182 
34 Clifford Geertz, (2013), Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa, 

Jakarta: Komunitas Bambu. Hlm 7 



36 
 

 
 

demikian, praktik sesajen tetap dilaksanakan, tetapi dalam bentuk dan 

makna yang telah disesuaikan dengan ajaran agama. 

4. Perubahan Pelaku dan Pewarisan Praktik Sesajen 

Perubahan generasi juga memengaruhi keberlanjutan praktik 

sesajen. Generasi tua masih memegang peran penting dalam 

pelaksanaan ritual, sementara generasi muda cenderung bersikap lebih 

selektif. Sebagian generasi muda tetap melaksanakan sesajen sebagai 

bentuk penghormatan terhadap orang tua dan tradisi, namun tidak 

sepenuhnya memahami makna simbolik setiap unsur sesajen. Kondisi 

ini menyebabkan praktik sesajen lebih bersifat simbolik dan tidak lagi 

sepenuhnya sakral seperti pada masa sebelumnya.35 

Perubahan praktik tradisi sesajen sebagai kepercayaan masyarakat 

berdampak pada cara masyarakat Desa Kajen memaknai dan menjalankan 

ritual tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Praktik sesajen yang mengalami 

penyederhanaan bentuk, perlengkapan, dan waktu pelaksanaan 

menyebabkan terjadinya pergeseran makna ritual. Sesajen yang sebelumnya 

dipahami sebagai praktik kepercayaan yang sarat dengan unsur sakral kini 

lebih dimaknai sebagai simbol tradisi dan bentuk penghormatan terhadap 

warisan leluhur. Pergeseran ini menunjukkan bahwa perubahan praktik 

sesajen tidak menghilangkan tradisi secara keseluruhan, melainkan 

 
35 Koentjaraningrat. (2004). Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Jakarta: Gramedia. Hlm. 

98 



37 
 

 
 

mengubah cara masyarakat menempatkan ritual tersebut dalam sistem 

kepercayaannya.36 

Selain berdampak pada makna, perubahan praktik sesajen juga 

memengaruhi pola pelaksanaan ritual dan relasi sosial masyarakat. Ritual 

sesajen yang dahulu dilaksanakan secara kolektif dengan keterlibatan 

banyak warga kini cenderung dilakukan secara lebih terbatas, baik dalam 

lingkup keluarga maupun oleh individu tertentu. Kondisi ini berimplikasi 

pada berkurangnya intensitas partisipasi sosial dalam pelaksanaan ritual. 

Namun demikian, praktik sesajen tetap berfungsi sebagai sarana menjaga 

keteraturan sosial dan mempererat hubungan antarwarga, meskipun dalam 

skala yang lebih kecil dan fleksibel sesuai dengan dinamika kehidupan 

masyarakat modern.37 

Di sisi lain, perubahan praktik sesajen juga berdampak positif 

terhadap keberlanjutan tradisi di tengah perubahan sosial dan keagamaan. 

Penyesuaian bentuk dan makna sesajen memungkinkan tradisi ini tetap 

diterima oleh generasi muda yang hidup dalam konteks sosial yang berbeda 

dengan generasi sebelumnya. Piotr Sztompka menyatakan bahwa perubahan 

sosial dapat menjadi mekanisme adaptasi budaya yang memungkinkan 

suatu tradisi bertahan dan tetap berfungsi dalam masyarakat yang terus 

mengalami perubahan.38 Dengan demikian, perubahan praktik sesajen dapat 

 
36 Ibid, hlm. 304 
37 Soerjono Soekanto, Op.Cit, hlm 305 
38 Piotr Sztompka (2014). Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media Group. Hlm 86 



38 
 

 
 

dipahami sebagai strategi masyarakat Desa Kajen dalam menjaga 

kesinambungan tradisi tanpa harus menolak perubahan zaman. 

 

1.6.6  Hubungan antar Konsep 

Penelitian mengenai perubahan praktik tradisi sesajen ini disusun 

berdasarkan keterkaitan sejumlah konsep utama yang saling berhubungan 

secara sistematis. Hubungan antar konsep tersebut diperlukan untuk 

memberikan gambaran utuh mengenai proses perubahan tradisi sesajen 

sebagai bagian dari kepercayaan masyarakat Desa Kajen. Konsep tradisi, 

praktik sesajen, kepercayaan masyarakat, dan budaya lokal dipahami 

sebagai satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dalam menjelaskan 

dinamika sosial yang terjadi. Melalui kerangka konseptual ini, penelitian 

berupaya menunjukkan bagaimana tradisi sesajen sebagai warisan budaya 

mengalami proses adaptasi dan perubahan seiring dengan pengaruh 

modernisasi, pendidikan, serta perubahan sosial-ekonomi masyarakat. 

Hubungan antar konsep tersebut kemudian disajikan dalam bentuk skema 

untuk mempermudah pemahaman alur berpikir penelitian. 



39 
 

 
 

Skema 1.1 Hubungan antar Konsep 

 

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025) 

 

Skema kerangka konseptual di atas menggambarkan hubungan antar 

konsep dalam penelitian mengenai perubahan tradisi sesajen, yang 

dianalisis menggunakan konsep tradisi Edward Shils sebagai landasan 

teoretis utama. 

Pada bagian paling atas skema ditempatkan konsep tradisi menurut 

Edward Shils, yang memandang tradisi sebagai proses pewarisan nilai, 

praktik, dan keyakinan dari generasi ke generasi. Tradisi tidak bersifat statis, 

tetapi dapat mengalami reinterpretasi dan penyesuaian seiring dengan 

perubahan sosial. Konsep ini menjadi kerangka dasar dalam memahami 

keberlangsungan dan perubahan tradisi sesajen di masyarakat. 

Tradisi menurut Edward Shils kemudian diwujudkan dalam bentuk 

praktik sesajen. Sesajen dipahami sebagai praktik ritual yang mengandung 



40 
 

 
 

simbol-simbol budaya dan nilai-nilai spiritual. Praktik ini berfungsi sebagai 

media untuk menjaga hubungan harmonis antara manusia, alam, dan 

leluhur, serta menjadi sarana pewarisan nilai-nilai budaya secara turun-

temurun. 

Praktik sesajen dijalankan berdasarkan kepercayaan masyarakat, 

yang mencakup dimensi religius, simbolik, dan spiritual. Kepercayaan ini 

membentuk cara masyarakat memaknai sesajen, baik sebagai bentuk 

penghormatan terhadap leluhur maupun sebagai ekspresi keyakinan 

terhadap kekuatan di luar manusia. Kepercayaan masyarakat berperan 

penting dalam mempertahankan praktik sesajen agar tetap dijalankan. 

Selain kepercayaan, praktik sesajen juga berlangsung dalam konteks 

budaya lokal, yang meliputi adat istiadat setempat, nilai-nilai budaya, 

simbol-simbol ritual, serta kebiasaan sosial masyarakat. Budaya lokal 

menjadi wadah sosial-budaya tempat tradisi sesajen hidup, dipraktikkan, 

dan diwariskan. Dalam konteks ini, budaya lokal bersifat dinamis dan 

terbuka terhadap pengaruh perubahan. 

Interaksi antara praktik sesajen, kepercayaan masyarakat, dan 

budaya lokal pada akhirnya menghasilkan perubahan tradisi sesajen. 

Perubahan tersebut dapat terlihat dalam pergeseran kepercayaan, perubahan 

pola pikir masyarakat, masuknya pengaruh modernisasi, pendidikan, serta 

tekanan ekonomi. Perubahan ini tidak dimaknai sebagai hilangnya tradisi, 



41 
 

 
 

melainkan sebagai bentuk adaptasi tradisi agar tetap relevan dengan kondisi 

sosial masyarakat saat ini.    

 

1.7  Metode Penelitian 

Metode penelitian ini menjelaskan langkah-langkah yang digunakan 

peneliti dalam mengkaji perubahan praktik tradisi sesajen di Desa Kajen. 

Metode ini disusun agar proses pengumpulan dan analisis data berjalan secara 

sistematis dan sesuai dengan tujuan penelitian. 

 

1.7.1  Pendekatan dan Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang mengadopsi 

metode studi kasus. John W. Creswell mendefinisikan penelitian kualitatif 

sebagai pendekatan untuk memahami makna yang diberikan oleh individu 

atau kelompok terhadap isu-isu sosial atau kemanusiaan. Proses penelitian 

ini melibatkan pengajuan pertanyaan dan prosedur yang spesifik, 

pengumpulan data yang umumnya berasal dari partisipan, serta analisis data 

secara induktif. Analisis dimulai dari tema-tema yang spesifik untuk 

menghasilkan tema-tema yang lebih umum. Hasil dari penelitian ini akan 

disajikan dalam bentuk laporan yang dapat disesuaikan.39 

Pendekatan kualitatif dipilih karena dianggap paling sesuai untuk 

mengeksplorasi secara mendalam makna, nilai, dan perubahan sosial yang 

 
39 John W. Creswell &  J. David Creswell, (2018), “Research Design: Qualitative, Quantitative and 

Mixed Methods Approaches”, Journal of Chemical Information and Modeling, Los Angeles: 

SAGE, hlm. 4 



42 
 

 
 

terjadi dalam praktik tradisi sesajen sebagai bagian dari sistem kepercayaan 

masyarakat di Desa Kajen. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

memahami fenomena sosial secara kontekstual dan interpretatif, 

berdasarkan pengalaman langsung. Pendekatan kualitatif lebih relevan 

dibandingkan dengan pendekatan kuantitatif, karena fokus penelitian ini 

adalah pada pemahaman mendalam mengenai mengapa dan bagaimana 

perubahan terjadi dalam tradisi sesajen, bukan pada pengukuran statistik 

atau generalisasi yang luas.40 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

studi kasus. Metode studi kasus dipilih karena penelitian ini berfokus pada 

satu fenomena sosial tertentu, yaitu perubahan praktik tradisi sesajen 

sebagai kepercayaan masyarakat Desa Kajen. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk menggali fenomena tersebut secara 

mendalam dalam konteks sosial dan budaya yang spesifik. Metode etnografi 

tidak digunakan karena penelitian ini tidak bertujuan untuk mengkaji 

keseluruhan sistem kebudayaan masyarakat secara menyeluruh, melainkan 

memusatkan perhatian pada perubahan praktik sesajen sebagai satu kasus 

sosial tertentu. Kasus yang diteliti dalam penelitian ini adalah perubahan 

praktik tradisi sesajen yang meliputi perubahan bentuk sesajen, tata cara 

pelaksanaan, pelaku ritual, serta makna yang dilekatkan pada praktik 

tersebut oleh masyarakat Desa Kajen. 

 
40 Adhi Kusumastuti dan Ahmad Mustamil Khoiron, (2019), Metode penelitian kualitatif , Lembaga 

Pendidikan Sukarno Pressindo (LPSP). hlm. 10 



43 
 

 
 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung, 

wawancara mendalam dengan tokoh agama dan warga masyarakat, serta 

dokumentasi pelaksanaan ritual sesajen. Data yang diperoleh kemudian 

dianalisis menggunakan pendekatan analisis interaktif yang dikemukakan 

oleh Miles dan Huberman, yang mencakup tiga tahapan utama: reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Dengan penerapan 

metode ini, diharapkan penelitian dapat memberikan gambaran yang 

komprehensif mengenai perubahan tradisi sesajen sebagai bagian dari 

transformasi nilai kepercayaan masyarakat. 

 

1.7.2  Lokasi dan Waktu Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Kajen, Kecamatan Lebaksiu, 

Kabupaten Tegal, Jawa Tengah. Lokasi ini dipilih karena Desa Kajen 

dikenal sebagai wilayah yang masih mempertahankan berbagai tradisi lokal, 

termasuk praktik sesajen yang telah menjadi bagian dari kehidupan 

kepercayaan masyarakat setempat. Namun, tradisi tersebut juga mengalami 

perubahan seiring dengan masuknya pengaruh eksternal, seperti 

modernisasi dan perkembangan agama formal. Peneliti sudah melakukan 

pengamatan sejak Februari 2025, tetapi baru memulai rangkaian wawancara 

sejak Mei 2025. 

  



44 
 

 
 

1.7.3  Subjek Penelitian 

Subjek penelitian merupakan kumpulan objek yang terdiri dari 

beberapa narasumber atau informan yang akan memberikan informasi 

mengenai topik penelitian yang akan dilakukan oleh peneliti. Informan 

adalah orang yang memberikan informasi mengenai data yang digunakan 

oleh peneliti dalam penelitian yang sedang dilakukan. 

Subjek dalam penelitian ini ditentukan secara purposive, yakni 

mereka yang memiliki pengetahuan dan keterlibatan langsung dalam praktik 

sesajen di Desa Kajen. Subjek penelitian meliputi sesepuh desa, tokoh 

agama (baik dari kalangan Islam maupun kepercayaan lokal), warga 

masyarakat pelaku atau yang pernah terlibat dalam ritual sesajen, generasi 

muda yang mengalami perubahan makna terhadap tradisi sesajen. Pemilihan 

subjek ini bertujuan untuk mendapatkan perspektif yang beragam terkait 

pemaknaan dan perubahan praktik tradisi sesajen. Adapun informan kunci 

yang akan diwawancarai termuat dalam tabel dibawah ini: 

Tabel 1. 2 Daftar Informan Kunci Penelitian 

No Nama Usia Keterangan 

1 Pak MK 61 Tahun Kepala Desa Kajen 

2 Kyai AR 69 Tahun Tokoh Agama 

3 Ustadz MR 60 Tahun Tokoh Agama 

4 Ibu SK 55 Tahun Tokoh Masyarakat 

5 Pak SH 65 Tahun Tokoh Masyarakat/Sesepuh 

6 KF 28 Tahun Warga/Anak Muda 

7 AL 25 Tahun Warga/Anak Muda 

8 Pak NY 44 Tahun Warga Desa Kajen 

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025) 

 

Kemudian, triangulasi informan yang terdiri dari ketua RT 002 dan 

warga sekitar digunakan sebagai kategori subjek penelitian. Dengan 



45 
 

 
 

triangulasi, peneliti dapat mengumpulkan data sekaligus menguji keabsahan 

data dengan menggunakan teknik pengumpulan data yang bermacam-

macam dari berbagai sumber data. Informasi mengenai informan triangulasi 

adalah sebagai berikut: 

Tabel 1. 3 Daftar Informan Triangulasi Penelitian 

No Nama Usia Keterangan 

1 Ibu SM 44 Tahun Warga Desa Kajen 

2 Ibu UF 40 Tahun Ketua RT 002 

(Sumber: Hasil Analisis Peneliti, 2025) 

 

1.7.4  Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan tiga 

metode utama yaitu: 

a. Observasi 

Observasi merupakan kondisi dimana pengamatan langsung 

dilakukan oleh peneliti agar lebih memahami konteks data dalam 

keseluruhan situasi sosial sehingga dapat diperoleh pandangan yang 

menyeluruh. Peneliti melakukan observasi langsung kepada Kepala 

Desa Kajen, 2 orang tokoh agama, 2 orang tokoh masyarakat, 3 orang 

warga yang menjadi subjek penelitian. Dalam penelitian ini, observasi 

langsung dilakukan untuk mengamati pelaksanaan tradisi sesajen dan 

perubahan yang terjadi, baik bentuk, waktu, maupun keterlibatan 

masyarakat. 

Observasi dilakukan untuk melihat secara langsung praktik tradisi 

sesajen yang masih dijalankan oleh masyarakat Desa Kajen. Observasi 



46 
 

 
 

dilakukan secara non-partisipatif pada beberapa kegiatan masyarakat 

yang melibatkan praktik sesajen. Peneliti mengamati bentuk sesajen, 

waktu pelaksanaan, pelaku ritual, serta perubahan praktik dibandingkan 

dengan informasi mengenai pelaksanaan sesajen pada masa lalu. Hasil 

observasi dicatat dalam bentuk catatan lapangan sebagai bahan analisis. 

b. Wawancara 

Wawancara merupakan pertemuan dua orang untuk bertukar 

informasi dan ide melalui tanya jawab, sehingga dapat dikontribusikan 

makna dalam suatu topik tertentu. Dalam penelitian ini wawancara 

digunakan untuk menggali informasi dari informan kunci, seperti tokoh 

agama dan warga yang berperan aktif dalam pelaksanaan maupun 

penolakan terhadap praktik sesajen.  

Informasi mengenai praktik sesajen pada masa lalu diperoleh 

melalui wawancara mendalam dengan informan kunci yang memahami 

dan pernah terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi sesajen sebelum 

mengalami perubahan. 

c. Dokumentasi dan Studi Kepustakaan 

Sumber data sekunder dalam penelitian ini adalah studi literatur 

dan dokumentasi. Dokumentasi merupakan kumpulan catatan peristiwa 

yang sudah terjadi, baik dalam bentuk tulisan, gambar, atau karya-karya 

besar dari seseorang atau organisasi. Dalam penelitian ini, dokumentasi 

berupa pencatatan, pemotretan, atau perekaman kegiatan yang 

berkaitan dengan praktik sesajen. Untuk melakukan studi literatur, 



47 
 

 
 

peneliti menggunakan literatur-literatur terdahulu yang relevan dengan 

topik penelitian. Tesis, disertasi, buku, jurnal nasional dan internasional 

merupakan contoh karya ilmiah dari kategori ini. Untuk literatur digital, 

internet adalah sumbernya. 

 

1.7.5  Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian ini, data akan dianalisis secara deskriptif dengan 

menggunakan metodologi studi kasus kualitatif. Model interaktif Miles dan 

Huberman, yang terdiri dari tiga langkah utama: reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi, akan digunakan untuk 

menganalisis data.41 

Langkah pertama dalam proses penelitian adalah reduksi data, yaitu 

tahap di mana data mentah yang diperoleh melalui observasi, wawancara, 

dokumentasi, dan literatur dipilih, disaring, difokuskan, disederhanakan, 

dan diubah. Pada fase ini, data akan diidentifikasi, disortir, dan 

dikelompokkan berdasarkan tema-tema kunci yang relevan dengan tujuan 

penelitian. Tema-tema tersebut mencakup perubahan praktik tradisi sesajen, 

faktor-faktor yang mempengaruhinya, serta perspektif sosiologi terhadap 

adaptasi tradisi tersebut. Secara khusus, data ini akan berfokus pada 

pergeseran makna sesajen dari kepercayaan mistik menjadi penghormatan 

dan rasa syukur kepada Tuhan. Pergeseran ini dipengaruhi oleh beberapa 

 
41 Lili Sururi Asipi, dkk, (2022), "The Analysis of Reading Habits Using Miles and Huberman 

Interactive Model to Empower Students’ Literacy at IPB Cirebon", International Journal of 

Education and Humanities, Vol. 2 No. 3, Hlm. 117-125, https://doi.org/10.58557/ijeh.v2i3.98  

https://doi.org/10.58557/ijeh.v2i3.98


48 
 

 
 

faktor, termasuk meninggalnya tokoh adat, perubahan pola pikir masyarakat 

yang mencakup peningkatan rasionalitas, pengaruh informasi modern, 

ajaran Islam, dan modernisasi. 

Setelah tahap reduksi data, langkah berikutnya adalah penyajian 

data. Proses ini bertujuan untuk memfasilitasi pengambilan keputusan dan 

penarikan kesimpulan berdasarkan informasi yang telah disusun. Perubahan 

dalam praktik tradisi sesajen akan dideskripsikan dalam dimensi ritual, 

temporal, dan partisipatoris. Selain itu, faktor-faktor internal dan eksternal 

yang mempengaruhi perubahan tersebut juga akan dibahas. Penjelasan ini 

akan mencakup pandangan sosiologi mengenai adaptasi tradisi, khususnya 

gagasan Edwards Shils tentang sifat dinamis tradisi dan bagaimana tradisi 

dapat mengalami reinterpretasi serta perubahan makna seiring berjalannya 

waktu. Untuk memperkaya narasi dan memberikan perspektif yang lebih 

mendalam, kutipan langsung dari wawancara dengan informan kunci, 

seperti Kepala Desa, Tokoh Agama, Tokoh Masyarakat, dan Pemuda, serta 

informan triangulasi dari warga Kajen, akan disertakan. 

Langkah terakhir dalam proses penelitian adalah penarikan 

kesimpulan dan verifikasi. Pada tahap ini, peneliti akan menjelaskan makna 

dari data yang telah direduksi dan disajikan. Kesimpulan awal akan 

dihasilkan mengenai perubahan signifikan yang terjadi dalam praktik tradisi 

sesajen, penyebabnya, serta pemahaman sosiologi terhadap perubahan 

tersebut. Untuk memastikan konsistensi dan objektivitas data yang 

diperoleh, verifikasi akan dilakukan dengan membandingkan informasi dari 



49 
 

 
 

berbagai sumber, termasuk observasi, dokumentasi, dan wawancara. Selain 

itu, triangulasi data akan diterapkan untuk mengkonfirmasi informasi yang 

diperoleh dari informan kunci. 

 

1.7.6  Triangulasi Data 

Teknik triangulasi data adalah metode yang digunakan untuk 

memastikan keabsahan data dalam penelitian dengan cara membandingkan 

informasi yang diperoleh dari berbagai sumber, menggunakan berbagai 

teknik, serta dalam periode waktu yang berbeda. Dalam penelitian ini, 

triangulasi data yang diterapkan adalah triangulasi sumber, yaitu 

pendekatan yang memungkinkan peneliti untuk memverifikasi akurasi dan 

konsistensi data dengan mengonfirmasi informasi dari berbagai pihak yang 

memiliki keterlibatan atau pemahaman terkait fenomena yang diteliti. 

Untuk mendapatkan data yang lebih objektif dan komprehensif, 

peneliti melakukan pemeriksaan informasi dari beberapa sumber utama, 

yaitu Ketua RT dan warga Desa Kajen yang terlibat langsung dalam praktik 

tradisi sesajen. 

Melalui proses triangulasi data ini, peneliti dapat memperoleh 

gambaran yang lebih akurat mengenai berbagai aspek yang berkaitan 

dengan perubahan praktik tradisi sesajen sebagai kepercayaan masyarakat. 

Selain itu, teknik ini juga memungkinkan peneliti untuk memahami secara 

lebih mendalam berbagai faktor yang mempengaruhi perubahan praktik 



50 
 

 
 

sesajen, serta dampaknya terhadap kehidupan sosial dan budaya masyarakat 

Desa Kajen. 

 

1.7.7  Sistematika Penulisan 

Penulisan dalam penelitian ini dibagi menjadi tiga bagian yakni 

pendahuluan, isi dan penutup. Selanjutnya bagian-bagian tersebut akan 

disajikan kembali kedalam bab yang lebih merincinya akan dijabarkan 

dengan berikut:  

BAB I, pada bab ini peneliti akan memaparkan pendahuluan yang 

mencakup beberapa subbab penting. Subbab pertama berisi latar belakang 

masalah yang menjelaskan tentang tradisi sesajen sebagai ritual yang 

mengakar kuat dalam kebudayaan masyarakat Indonesia, khususnya di Desa 

Kajen, serta perubahan signifikan yang terjadi dalam praktik ini akibat 

pengaruh modernisasi, globalisasi, pendidikan, dan faktor sosial-ekonomi. 

Subbab ini juga menguraikan bagaimana masyarakat beradaptasi dengan 

perubahan zaman melalui lensa teori Van Reusen tentang sifat dinamis 

tradisi. Selain itu, bab ini juga mencakup tujuan penelitian, manfaat 

penelitian, tinjauan penelitian sejenis, kerangka konseptual, metodologi 

penelitian, serta sistematika penulisan. Semua aspek tersebut bertujuan 

untuk mengetahui kerangka dasar penelitian dan memperlihatkan 

pemahaman dasar mengenai subjek yang dibahas.  

BAB II, pada bab ini akan diuraikan konteks sosial lokasi penelitian 

dan gambaran umum tradisi sesajen di Desa Kajen. Pembahasan akan 



51 
 

 
 

diawali dengan sub-bab sejarah Desa Kajen, memberikan latar belakang 

historis dan perkembangannya. Dilanjutkan dengan letak geografis dan 

demografi Desa Kajen, yang menyajikan data terkait wilayah dan profil 

kependudukan. Kemudian, akan dijelaskan karakteristik sosial ekonomi 

masyarakat Desa Kajen, meliputi struktur sosial, norma, nilai-nilai, serta 

mata pencarian. Setelah itu, bab ini akan menyajikan gambaran umum 

tradisi sesajen Desa Kajen, membahas jenis, tujuan, dan dinamika 

pergeseran bentuknya. Bab ini akan diakhiri dengan sub-bab penutup yang 

merangkum keseluruhan pembahasan. 

BAB III, pada bab ini berfokus pada dinamika perubahan praktik 

tradisi sesajen yang terjadi di masyarakat Desa Kajen sebagai respons 

terhadap perkembangan sosial, budaya, dan religius. Subbab pertama berisi 

pengantar mengenai pentingnya tradisi sesajen dalam sistem kepercayaan 

masyarakat serta urgensi untuk memahami perubahan yang terjadi. Subbab 

Kedua membahas pergeseran praktik tradisi sesajen yang mencakup periode 

kepemimpinan tokoh adat tradisional (masa Pak SG), transisi 

kepemimpinan spiritual setelah wafatnya Pak SG menuju kepemimpinan 

kyai dan ustadz, serta perubahan pola pikir masyarakat yang menjadi lebih 

rasional dan kritis. Subbab ketiga membahas bentuk-bentuk perubahan 

dalam praktik sesajen, mulai dari bahan dan komponen yang digunakan, tata 

cara ritual, hingga waktu dan frekuensi pelaksanaan. Subbab keempat 

membahas faktor-faktor yang mempengaruhi perubahan praktik tradisi 

sesajen, yaitu pengaruh ajaran Islam yang semakin menguat dan dampak 



52 
 

 
 

modernisasi terhadap cara pandang masyarakat. Subbab kelima 

menganalisis dampak-dampak perubahan praktik tradisi sesajen yang 

mencakup perubahan pemaknaan keagamaan dan dampak ekonomi dari 

penyederhanaan komponen sesajen. Subbab terakhir merupakan bagian 

penutup yang merangkum keseluruhan dinamika perubahan sebagai 

cerminan adaptasi budaya dalam masyarakat lokal, menunjukkan 

bagaimana tradisi dapat bertahan dengan melakukan penyesuaian terhadap 

tuntutan zaman dan nilai-nilai agama yang berkembang. 

  


